



المكتبة العامة للدعاية والإرشاد وتنمية المكتبات بالمجلس الأعلى لل المعارف والتراث

# বিশ্বনবী মুহাম্মাদ

সাল্লাল্লাহু আলাইছি ওয়াসাল্লাম - এবং জীবনাদর্শ

ইবনে কাহিয়াম (রাহঃ) এবং 'যাদুল মাআদ' হতে সংকলিত  
প্রণালোচনা : ডক্টর আহমদ বিন উসমান আল-মায়মাদ,  
কিং সাউদ বিশ্ববিদ্যালয়, রিয়াদ - সাউদী আরব।

অনুবাদক : মুহাম্মাদ আলীমুল্লাহ

সম্পাদনায় : শায়খ মুহাম্মাদ ব্রকীবুদ্দীন

ইসলামী গবেষণা ও কাঠওয়া অধিদপ্তর - রিয়াদ।

## مقدمة

المكتبة العامة للدعاية والإرشاد وتنمية المكتبات بالمجلس الأعلى للمعارف والتراث  
تحت إشراف وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والمعاهد والدعوة والإرشاد  
الطبعة الأولى - ٢٠٢٣ - تأليف: د. إبراهيم بن عبد الله بن عبد العزiz - رئيس مجلس الأوصياء  
وعلم المكتبات والمكتب والإشراف - مصطفى الرشيد - نشر: ٢٠٢٣ - طبعة الأولى - ٢٠٢٣  
مطبوع في مصر - طبع في مصر - طبعة الأولى - ٢٠٢٣

**هَدِيٌّ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي عِبَادَاتِهِ وَمَعَامِلَاتِهِ وَأَخْلَاقِهِ**

منتقى من زاد المعاذ للإمام ابن القيم رحمه الله

**لِوَافْهُ / د. أَحْمَدُ بْنُ عُثْمَانَ الْمَزِيدِ**

كلية التربية - جامعة الملك سعود - الرياض

المترجم باللغة البنغالية / محمد عليم الله إحسان الله

مراجعة الترجمة / الشيخ محمد رقيب الدين أحمد حسين

رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء بالرياض

إصدار / المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالعنبر وام الحمام  
تحت إشراف وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد

ت / ٤٨٢٦٤٦٦ فاكس : ٤٨٢٧٤٧٩ - من . ب : ٣٠٢١ - الرياض : ١١٤٩٧  
رقم حساب الكتب والأشرطة . مصرف الراجحي . ٢٥١ / ٧٧٧٧٧ فرع ام الحمام

বিশ্বনবী মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম-এর জীবনাদর্শ :  
ইমাম ইবনে কাইয়িম (রাহঃ) এর 'যাদুল মাআদ' হতে সংকলিত ।

প্রণেতা : ডেন্ট্র আহুমদ বিন উসমান আল-মায়্যাদ,  
কিং সাউদ বিশ্ববিদ্যালয়, রিয়াদ - সাউদী আরব ।

অনুবাদক : মুহাম্মাদ আলীমুল্লাহু

সম্পাদনার্থ : শাহখ মুহাম্মাদ রকীবুল্লৈন,  
ইসলামী গবেষণা ও ফাতওয়া অধিদপ্তর - রিয়াদ ।

বিশ্বনবী মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম-এর জীবনাদর্শ : \*\*\*\*\*

| ক্রমিক নং | বিষয়াবলী :-                                                           | পৃষ্ঠা |
|-----------|------------------------------------------------------------------------|--------|
| ১         | অনুবাদকের আরজঃ                                                         | ৩      |
| ২         | ভূমিকা :                                                               | ৪      |
| ৩         | পবিত্রতা অর্জন ও প্রাকৃতিক প্রয়োজন পূরণ করা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : | ৫      |
| ৪         | সালাত আদায় করা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                              | ৯      |
| ৫         | জুম'আহু প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                                      | ২৩     |
| ৬         | দু'ইদ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                                        | ২৪     |
| ৭         | সূর্য গ্রহণ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                                  | ২৬     |
| ৮         | ইতিস্কু প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                                      | ২৬     |
| ৯         | সালাতুল খৌফ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                                  | ২৮     |
| ১০        | মৃত ব্যক্তির কাফন-দাফন প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                       | ৩০     |
| ১১        | যাকাত প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                                        | ৩৬     |
| ১২        | সিয়াম বা রোয়া প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                              | ৩৯     |
| ১৩        | হজ্জ - ওমরাহু প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                                | ৪৪     |
| ১৪        | হাদী, কোরবানী ও আকীকাহু প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                      | ৫৬     |
| ১৫        | ক্রয়-বিক্রয় ও সেল-দেন প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                      | ৫৮     |
| ১৬        | বিবাহ-শাদী ও পারিবারিক জীবন-যাপন প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :             | ৬১     |
| ১৭        | পানাহার প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                                      | ৬৩     |
| ১৮        | ইসলামের দাওয়াত প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                              | ৬৯     |
| ১৯        | আল্লাহর যিকৃত প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                                | ৭৫     |
| ২০        | আখান ও আখানের সময় আল্লাহর যিকৃত প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :             | ৮৪     |
| ২১        | যিল-হাজ্জ মাসে আল্লাহর যিকৃত প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                 | ৮৬     |
| ২২        | কোরআন তিলাওয়াত প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                              | ৮৬     |
| ২৩        | খোত্বা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                                       | ৮৮     |
| ২৪        | স্বামোনো, জন্মত হওয়া ও স্বপ্ন প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :               | ৯১     |
| ২৫        | ফিরাত, পোষাক ও স্টোন্ডার্ফের উপকরণ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :           | ৯৪     |
| ২৬        | সালামের আদান-গুদান ও অনুমতি প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                  | ৯৬     |
| ২৭        | কথা-বার্তা ও নীরবতা, বক্তব্য, নামকরণ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :         | ৯৮     |
| ২৮        | উঠা-বসা ও চলাফেরা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                            | ১০১    |
| ২৯        | নিজদায়ে শুভ্র প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                               | ১০২    |
| ৩০        | আশংকা, বিপদাপদ ও দুঃচিন্তার চিকিৎসা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :          | ১০৩    |
| ৩১        | সফর-হ্রদয় প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :                                   | ১০৫    |
| ৩২        | ডাঙ্গারী-চিকিৎসা ও রোগীর দেখা-শোনা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :           | ১১০    |

## অনুবাদকের আরজ :

### বিসমিল্লাহির রাহমানির রাহীম।

সকল প্রশংসা সমগ্র বিশ্ব-চরাচরের মালিক আল্লাহু রাকুল আ'লামীনের জন্যে, দরদ ও সালাম মানবজাতির হেদায়েতের লক্ষ্যে প্রেরিত সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ রাসূল 'মুহাম্মদ' সাল্লাহুর্রাহ আলাইহি ওয়াসাল্লামের প্রতি, তাঁর আল ও আওলাদ এবং সাহারীগণের প্রতি। অতঃপর আল্লাহু জাল্লা-শানুরু বলেনঃ তোমাদের জন্য আল্লাহর রাসূলের জীবনই সর্বোত্তম আদর্শ।"-সূরা আহ্যাব, আঃ ২১, মহান আল্লাহু নবীজীকে সম্মোধন করে বলেনঃ "নিশ্চয়ই তুমি মহান চরিত্রের অধিকারী।"-সূরা কলম, আঃ ৪, আরো ইরশাদ হচ্ছে, হে নবী! তুমি বলে দাও, যদি তোমরা আল্লাহকে ভালবাস, তবে আমার অনুসরণ করো, তাহলে আল্লাহু তোমাদেরকে ভালবাসবেন।"-সূরা আলে ইমরান, আঃ ৩১, আর বিশ্বনবী সাল্লাহুর্রাহ আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেনঃ মহৎ চরিত্রাবলীর পূর্ণতাদানের লক্ষ্যে আমি প্রেরিত হয়েছি।"-মসনদে আহমদ, অথচ বর্তমানে ডেনমার্ক ও নারওয়েজ সহ ইউরোপের বিভিন্ন দেশে তাঁর জীবনদর্শ সম্পর্কে মিথ্যা-অপবাদ রটানো হচ্ছে, মূলতঃ তারা সেই মহান নবীর জীবনদর্শ সম্পর্কে সঠিকভাবে অবগত নয়, যদি তারা তাঁকে চিনতো, তাঁর জীবনদর্শ সম্পর্কে সঠিকভাবে অবগত হতো, তাহলে তারা অবশ্যই তাঁকে ভাঙবাসত্ত্বে। সুতরাং তাঁর জীবনদর্শমালাকে বাংলাভাষী ভাই-বোনদের খেদমতে পেশ করার লক্ষ্যে আমি ডষ্টের আহমদ বিন উসমান আলে-মায়্যাদ" কর্তৃক সংকলিত 'হাদীয়ু মুহাম্মদ ফী এবাদাতিহী ওয়া মুআমালাতিহী ওয়া আখলাকিহী' নামক বইটির অনুবাদ করার জন্য প্রয়াসী হই এবং অনুদিত সংক্রান্ত সহজ-সরল ভাষায় পাঠকের খেদমতে পেশ করার সর্বাত্মক যত্ন নেই, তদসত্ত্বেও অনুবাদে কোন ভ্ল-ভ্লটি দৃষ্টি গোচর হলে আমাকে অবহিত করার জন্যে পাঠকবর্গের প্রতি বিনীত অনুরোধ করা হল। অবশ্যে অসীম দয়ালু আল্লাহর নিকট আকুল আবেদনঃ তিনি যেন খালেসভাবে আমার পরিশ্রম কবুল করেন এবং এই কিভাবের সঙ্গে সম্পৃষ্ট সকলকে দুনিয়া - অখেরাতের কল্যাণ প্রদান করেন, -জামিন।"

নিবেদক :- আবু মাহমুদ মুহাম্মদ আলীমুল্লাহু দিন এহসানুল্লাহু

উত্তর মন্দিয়, দারোগার হাট - ৩৯১২, ছাগল নাইয়া - ফেনী।

## ভূমিকা

### বিসমিল্লাহির রাহমানির রাহীম ।

الحمد لله والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه وبعد:

অতঃপর নিচয়ই আমাদের প্রতি আল্লাহর শ্রেষ্ঠতম নেয়ামত হলো ইসলাম, ইসলাম আল্লাহর মনোনীত স্বভাবজাত এবং ন্যায়নীতি-ভারসাম্য, মধ্যমপন্থী ধর্ম, ইসলাম ইহকাল-পরকালের সকল কল্যাণ ও মঙ্গলকে আবেষ্টনকারী এবং একটি পূর্ণাঙ্গ জীবন ব্যবস্থা, ইসলাম জ্ঞান-বিজ্ঞান ও আখলাক-চরিত্রের ধর্ম, ইসলাম স্থুন-কাল নির্বেশেষে সবার জন্য উপযোগী, ইসলাম সহজ-সাধ্য ও শান্তির ধর্ম, বরং ইসলামে রয়েছে সব সমস্যার সমাধান। অতএব বর্তমান যুগে বিশ্ব মানবতার সামনে ইসলামের সৌন্দর্য ও মৌলিক বৈশিষ্ট্যাবলীর বর্ণনা করতই না জরুরী, যাতে বিশ্বের সামনে দীন ইসলামের প্রকৃত ছবি ফুটিয়ে উঠে, মূলতঃ বিশ্বনবী মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের জীবনাদর্শ হলো এই মহান ধর্মের বাস্তব প্রয়োগ ও ব্যাখ্যা স্বরূপ, তাঁর আদর্শমালায় রয়েছে উপরোক্ত বৈশিষ্ট্যাবলীর সমাহার, যার ফলে দীন ইসলামের গ্রহণযোগ্যতা এবং বাস্তবে প্রয়োগ করা হয়েছে সহজসাধ্য, কারণ ইসলাম মানব জীবনের প্রতিটি ক্ষেত্রকে আবেষ্টন করে তার সঠিক দিক নির্দেশনা প্রদান করে থাকে, তা আকুন্দাহ-বিশ্বাস হোক কিংবা ইবাদত-উপসনা হোক, আদর্শ-চরিত্র হোক, পার্থিব কিংবা আধ্যাত্মিক হোক। আর এই বই যেটি আমি ইমাম ইবনুল কাইয়্যিম (রাহঃ) কর্তৃক রচিত ‘যাদুল মাআদ ফী হাদীয়ে খাইরিল এবাদ’ হতে সংকলন করেছি যেটি বিশ্বনবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের জীবনাদর্শমালা সম্পর্কে রচিত গ্রন্থাবলির মধ্যে অনন্য-অতুলনীয়, মূলতঃ তাঁর জীবনাদর্শমালাকে বিশ্ব মানবতার সামনে ফুটিয়ে তোলার একটি প্রয়াস মাত্র, যাতে আমরা তাঁর পদাঙ্ক অনুসরণ করতে পারি এবং তাঁর আদর্শে আদর্শবান হতে পারি। আল্লাহর দরবারে আকুল আবেদনঃ তিনি যেন ইখলাস বা তাঁর জন্য একনিষ্ঠতা ও গ্রহণযোগ্যতা প্রদান করেন এবং এই কিভাবে বরকত দান করেন।”

লেখকঃ- ডক্টর আহমদ বিন উসমান আলে-মায়য়াদ ।

dr. almazyad @ gmail. com

## (১) পবিত্রতা অর্জন ও প্রাকৃতিক প্রয়োজন পূরণ করা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ১/১৬৩}

### (ক) প্রাকৃতিক প্রয়োজন পূর্ণ করা কালে তাঁর আদর্শমালা :

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম পায়খানায় প্রবেশ কালে বলতেনঃ ﴿اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخُبُثِ وَالْجَبَاثِ﴾ উচ্চারণঃ আল্লাহল্লাহ ইন্নী আউয়ু-বিকা মিনাল খুবুসি ওয়াল খাবা-ইস। অর্থাৎ, হে আল্লাহ! আমি তোমার নিকট অপবিত্র নর জিন ও অপবিত্র নারী জিন হতে আশ্রয় প্রার্থনা করছি।"-সহীহ বোখারী ও মুসলিম, আর পায়খানা হতে বহিগমন কালে বলতেনঃ গোফ্রানাকা -অর্থাৎ, হে আল্লাহ! আমি তোমার ক্ষমা প্রার্থনা করছি।"-সুনানে আবু দাউদ, তিরমিয়ী, (২) তিনি অধিকাংশ সময় বসাবস্থায় প্রস্ত্রাব করতেন। (৩) তিনি কখনো পানি দিয়ে ইন্তিঝ্রা করতেন, আবার কখনো পাথর দিয়ে কুলুখ করতেন, আবার কখনো কুলুখ ও পানি উভয়টি ব্যবহার করতেন। (৪) তিনি ইন্তিঝ্রা ও কুলুখ বাম হাত দিয়ে সম্পাদন করতেন। (৫) তিনি পানি দ্বারা ইন্তিঝ্রা করা শেষে হাত মাটিতে ঘষে ধৌত করে নিতেন। (৬) তিনি সফর কালে প্রস্ত্রাব-পায়খানা যাওয়ার সময় সাথীদের থেকে অনেক দূরে চলে যেতেন, যাতে কেউ দেখতে না পায়। (৭) এই উদ্দেশ্যে তিনি কোন বস্ত্রের আঢ়ালে গোপনীয়তা অবলম্বন করতেন, কখনো খেঁজুর শাখার বৃক্ষরাজী দ্বারা, আবার কখনো উপত্যকার কোন বৃক্ষ দ্বারা। (৮) তিনি প্রস্ত্রাবের সময় নরম জায়গা বা বালুকাময় ভূমি চয়ন করতেন। (৯) তিনি প্রস্ত্রাব-পায়খানার জন্য বসার আগেই কাপড় উঠাতেন না। (১০) তিনি প্রস্ত্রাব করার সময় কেউ সালাম করলে উত্তর দিতেন না।"

### (খ) অযু করার সময় তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ১/১৮৪}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম অধিকাংশ সময় প্রত্যেক নামায়ের জন্য অযু করতেন, আবার কখনো এক অযু দ্বারা কয়েক ওয়াক্ত নামায আদায় করতেন। (২) তিনি কখনো এক মুদ {অর্ধাং, এক সা'-এর এক-চতুর্থাংশ, কম-বেশী -৭৫০ মিলিঃ পরিমাণ।"-অনুবাদক} পানি দ্বারা অযু করতেন, আবার কখনো মুদের দুই তৃতীয়াংশ দ্বারা, আবার কখনো মুদের চেয়ে বেশী পানি দ্বারা। (৩) তিনি অযু করার সময় সর্বাধিক কম পানি ব্যবহার করতেন এবং স্বীয় উম্মতকে পানি অপব্যয় করা হতে সতর্ক করতেন। (৪) তিনি অযুর অঙগুলো এক-একবার, দু'-দু'বার ও তিনি-তিনবার ধৌত করতেন, আবার কোন অঙ্গ দু'বার ও অন্য অঙ্গ তিনবার ধৌত করেন, তবে কখনই তিন বারের অধিক ধৌত করেননি। (৫) তিনি 'মায়মায়া'-তথা কুলি করা ও 'ইস্তিনশাক্ত'-তথা নাকে পানি দিয়ে ঝেড়ে পরিষ্কার করা কখনো এক চিলু পানি দ্বারা সম্পাদন করতেন, আবার কখনো দুই চিলু পানি দ্বারা, আবার কখনো তিন চিলু পানি দ্বারা করতেন, বস্তুতঃ তিনি 'মায়মায়া' ও 'ইস্তিনশাক্ত' লাগাতার করতেন। (৬) তিনি ডান হাতে নাকে পানি দিয়ে বাম হাত দ্বারা নাক ঝেড়ে পরিষ্কার করতেন। (৭) তিনি যখনই অযু করতেন তখনই 'মায়মায়া' ও 'ইস্তিনশাক্ত' করতেন। (৮) তিনি সমগ্র মাথা (একবার) মাসেহ করতেন, আবার কখনো স্বীয় হস্তদ্বয় মাথার অংভাগে রেখে পিছন পর্যন্ত নিয়ে যেতেন এবং পুনরায় পিছন থেকে উভয় হাত অংভাগে টেনে আনতেন। (৯) তিনি মাথার শুধু অংভাগ মাসেহ করলে, তখন বাকী অংশ পাগড়ির উপর মাসেহ করে সম্পূর্ণ করতেন। (১০) তিনি মাথার সাথে স্বীয় কানদ্বয়ের ভিতর ও বাহিরের অংশ মাসেহ করতেন। (১১) তিনি স্বীয় পাদয় (গোড়ালি পর্যন্ত) ধৌত করতেন, যখন তাতে চামড়া কিংব সূতার মোজা না হতো। (১২) তিনি অযুর

কার্যাবলী লাগাতার ও ধারাবাহিকতার সাথে সম্পূর্ণ করতেন, এতে কখনই বিষ্ণু সৃষ্টি করেননি। (১৩) তিনি - بِسْمِ اللَّهِ 'বিসমিল্লাহ' বলে অযু শুরু করতেন এবং অযু শেষে বলতেনঃ

أَشْهُدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ أَكْفَلَنِي مِنَ التَّوَابِينَ وَاجْعَلْنِي مِنَ الْمُنْتَهَرِينَ

উচ্চারণঃ আশ-হাদু আল্লাহ-ইলাহা ইল্লাল্লাহ, ওয়াহাদাল্লাহ, লা-শারীকালাল্লাহ, ওয়া আশহাদু আল্লা মুহাম্মাদান আব্দুল্লাহ ওয়া রাসূলুল্লাহ ; আল্লাহ-হম্মাজ আলনী মিনাত-তাওয়াবীনা, ওয়াজ-আলনী মিনাল মুতাভাহহিরীন।"-সুনানে তিরমিয়ী, অর্থাৎ, আমি সাক্ষ্য দিচ্ছি যে, আল্লাল্লাহ ব্যতীত সত্য কোন মা'বুদ নেই, তিনি এক ও একক, তাঁর কোন শরীক বা অংশীদার নেই, আমি আরো সাক্ষ্য দিতেছি যে, নিশ্চয়ই মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম তাঁর বান্দা ও রাসূল। হে আল্লাল্লাহ! আমাকে তাওবাহকারী ও পবিত্রতা অর্জনকারীদের অন্তর্ভূক্ত করুন।"-সুনানে তিরমিয়ী, তিনি আরো বলতেনঃ

سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ أَشْهُدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ أَسْتَغْفِرُكَ وَأَثُوبُ إِلَيْكَ

উচ্চারণঃ সুবহানাকা আল্লাল্লাহু ওয়া বিহামদিকা, আশহাদু আল-লা-ইলাহা ইল্লাহ-আনতা, আস্তাগফিরকা, ওয়াআতুর-ইলাইক।"-অর্থাৎ, হে আল্লাল্লাহ! তুমি পাক-পবিত্র তোমারই প্রশংসা, আমি সাক্ষ্য দিচ্ছি যে, তুমি ছাড়া সত্য কোন মা'বুদ বা উপাস্য নেই, আমি তোমার নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করি এবং তোমার নিকট তাওবাহ করি। (১৪) তিনি অযুর শুরুতে 'নাওয়াইতু রাফআল হাদাস' কিংবা 'নাওয়াইতু ইসতেবাহাতুস সালাত' ইত্যাদি গদবাঁধা শব্দ পাঠ করে নিয়্যাত করেননি, তিনি ও তাঁর সাহবীগণ কখনই এমনটি করেননি {বরং নিয়্যাত হলো অন্তরে পবিত্রতা অর্জনের সংকল্প করা।}-অনুবাদক} (১৫) তিনি কখনই কনুইদ্বয় ও গোড়ালিদ্বয়ের উপরে ধৌত করেননি। (১৬) অযু শেষে অঙ্গুলি মুছে শুকানো তাঁর অভ্যাস ছিল না। (১৭) তিনি কখনো দাঢ়ির ভিতরে

পানি দিয়ে দাঢ়ি খেলাল করতেন, কিন্তু তা নিয়মিত সব সময় করেননি।  
(১৮) তিনি হাত ধুয়ার সময় এক হাতের আঙ্গুল অন্য হাতের আঙ্গুলের  
মধ্যে ভরে দিয়ে খেলাল করতেন, কিন্তু তা নিয়মিত সব সময় করেননি।  
(১৯) অযু করার সময় সর্বদা অন্যে পানি চেলে দেয়া তাঁর নীতিমালা  
ছিল না, কিন্তু কখনো তিনি নিজেই পানি চেলে অযু করতেন, আবার  
কখনো প্রয়োজন বিশেষে তাঁর সাহাবীদের কেউ পানি চেলে দিতেন।”

### (গ) মোজার উপর মাসেহ করা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ : ১/১৯২}

(১) সহীহ সনদে রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম থেকে  
প্রমাণিত যে, তিনি সফরকালে এবং গৃহে অবস্থানকালে মোজার উপর  
মাসেহ করেছেন এবং মুক্তি (মুসাফির নয়) ব্যক্তির জন্যে একদিন-  
একরাত, আর মুসাফিরের জন্য তিনদিন-তিনরাত মাসেহ করার সময়  
সীমা নির্ধারণ করেন। (২) তিনি খুফ তথা চামড়ার তৈরী মোজার  
উপরের ভাগে মাসেহ করতেন এবং জাওরাব তথা সূতা বা পশমী  
মোজার উপরও মাসেহ করেন, তিনি শুধু পাগড়ীর উপরও মাসেহ  
করেন, আবার কখনো মাথার অগ্রভাগ মাসেহ করে বাকী অংশ পাগড়ীর  
উপর সম্পূর্ণ করেন। (৩) তিনি বিনা প্রয়োজনে (মোজা পরিধান কিংবা  
খোলার মাধ্যমে) অবস্থার পরিবর্তন ঘটাতেন না, বরং পাদয়ে মোজা  
থাকলে মাসেহ করতেন, নচেৎ পাদয় ধোত করতেন।”

### (ঘ) তায়াম্মুমে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ১/১৯২}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম পরিত্র মাটি দ্বারা যার  
উপর নামায আদায় করা যায় তায়াম্মুম করতেন, তা মাটি হোক কিংবা  
গঞ্জকযুক্ত ভূমি হোক অথবা বালুকাময় ভূমি হোক, আর বলতেনঃ

যেখানেই আমার উম্মতের কারো নামায়ের সময় উপস্থিত হবে,  
সেখানেই তার নামায আদায় করার স্থান ও পরিত্রুত অর্জন করার বস্তু  
বিদ্যমান রয়েছে।"-মসনাদে ইমাম আহমাদ, (২) তিনি দূর-দূরাঞ্চ সফরের  
সময় সাথে মাটি বহন করে নিতেন না এবং এর আদেশও করেননি।  
(৩) তিনি প্রত্যেক নামাযের জন্য তায়াম্মুম করেননি এবং এর নির্দেশও  
দেননি, বরং তায়াম্মুমের বিধানকে ব্যাপক করতঃ অযুর বিধানের  
স্থলাভিসিক্ত করেছেন। (৪) তিনি মুখমণ্ডল, কজিদ্বয়ের জন্য যমীনে  
একবার হাত মেরে তায়াম্মুম করতেন।"

## (২) সালাত আদায় করা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালার বিবরণ :

{যাদুল মাআদঃ ১/১৯৪ }

(ক) সানা পাঠ ও কেরাআত প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

(১) যখন রাসূলল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম নামাযের উদ্দেশ্যে  
দাঁড়াতেন, তখন তিনি 'তাকবীর'-আল্লাহু আকবর' বলে সালাত শুরু  
করতেন এর পূর্বে কিছুই পাঠ করতেন না এবং তিনি কখনই নিয়্যাত  
মুখে উচ্চারণ করেননি। (২) তিনি তাকবীরে তাহ্রীমা বলার সময় স্থীয়  
দু'হাতের আঙ্গুলগুলো সোজা করে তালু ক্ষিবলামুখী অবস্থায় দু'কানের  
লতি বরাবর কিংবা কাঁধ বরাবর উঠাতেন, অতঃপর ডান হাত বাম  
হাতের পিঠের উপর রাখতেন। (৩) তিনি কখনো নিনোজ্ঞ দু'আটি দ্বারা  
ইসতেফ্তাহ পাঠ করতেনঃ

اللَّهُمَّ بِأَعْدَنِنِي وَبَيْنَ خَطَابِيِّي كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ اللَّهُمَّ نَقِنِي مِنَ الذُّنُوبِ وَالْخَطَايَا  
كَمَا يَنْقُنِي التَّوْبَ الْأَبِيَضُ مِنَ الدَّسْ -اللَّهُمَّ اغْبِلْنِي مِنْ خَطَابِيِّي بِالْمَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা বা-যিদ বাইনা খাত্তা-ইয়া-ইয়া, কামা-বা-  
আদ'-তা বাইনাল্ মাশরিক্তি ওয়াল মাগরিবি। আল্লা-হুম্মা নাক্কিনী মিলায  
যুন্নবি ওয়াল খাত্তা-ইয়া, কামা ইউনাকাস্ সাওবুল আবইয়াযু মিনাদ্ দানাস্।

আল্লা-হুম্মাগ্সিলনী মিন খাতু-ইয়া-ইয়া, বিল মা-য়ি ওয়াস্-সালজি ওয়ালু-বৰদি।”-সহীহ বোখাৰী ও সহীহ মুসলিম, অর্থাৎ, হে আল্লাহ! তুমি আমার ও আমার গুনাহ-খাতার মাঝে এমন দূৰত্ব সৃষ্টি কর যেমনটি দূৰত্ব সৃষ্টি করেছো পূৰ্ব ও পশ্চিমের মাঝে। হে আল্লাহ! আমার পাপ ও ভুলক্রটি সমূহ হতে আমাকে এমনভাবে পরিষ্কার ও পবিত্র কর যেমনভাবে সাদা বস্ত্র ময়লা হতে পরিষ্কার কৰা হয়। হে আল্লাহ! আমার যাবতীয় পাপ ও ক্রটি-বিচ্ছিন্নলো পানি, বরফ ও শিশিৰ দ্বারা ধোত কৰে দাও; আবার কখনো তিনি নিম্নোক্ত দু'আটি পাঠ কৰতেনঃ

وَجْهُكَ وَجْهٌ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَتَّىٰ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشَرِّكِينَ إِنَّ صَلَاتِي

وَسَكِّيٍّ وَمَحْبَابِيٍّ وَمَعَاتِيٍّ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذِكْرِ أَمْرِنِيٍّ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ

উচ্চারণঃ অজ্জহাতু অজহিয়া লিল্লায়ী ফাতুরাস্স সামা-ওয়াতি অলআরয়া হানীফাউ অয়ামা আনা মিনাল মুশরিকীন, ইন্না স্বালাতী, ওয়া নুসুকী, ওয়া মাহয়া-য়া, ওয়া মামাতী, লিল্লাহি রাবিল আ'-লামীন, লা-শারিকালাহ ওয়া বিয়া-লিকা উমিরতু, ওয়া আনা আওয়ালুল মুসলিমীন ;-অর্থাৎ, আমি সেই মহান সত্ত্বার দিকে একনিষ্ঠভাবে আমার মুখ ফিরাছি যিনি সৃষ্টি করেছেন আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবী এবং আমি মুশরিকদের অন্তর্ভুক্ত নই, নিশ্চয়ই আমার সালাত, আমার কোরবানী, আমার জীবন এবং আমার মরণ একমাত্র বিশ্বজগতের প্রভু-প্রতিপালক আল্লাহর জন্য, তাঁর কোন শরীক-অংশীদার নেই, আর এই জন্য আমি আদিষ্ট হয়েছি এবং আমি মুসলিমদের অন্তর্ভুক্ত।”-সহীহ মুসলিম, (৪) তিনি ইসতিফ্তার দু'আ পাঠ কৰার পর ‘আউয়ু বিল্লাহি মিনাশ শাইত্তুনির রাজীম’-বলে সূরা ফাতিহা পাঠ কৰতেন। (৫) তিনি নামাযে দু'বার সেক্তা বা বাকরুন্দ বা নিশুপ্ত থাকতেন। একবার তাকবীরে তাহ্রীমা ও কেরাতের মধ্যখানে, বস্তুতঃ দ্বিতীয়টি সম্পর্কে মতবিরোধ রয়েছে, কোন কোন বর্ণনায় তা ছিল সূরা

ফাতিহা পাঠ করার পর, অন্য বর্ণনায় রয়েছে তা ছিল রংকুর পূর্বে। (৬) তিনি সূরা ফাতিহা পাঠ করার পর আরো একটি সূরা পাঠ করতেন। কখনো কেরাত লম্বা করতেন, আবার কখনো সফর বা অন্যকোন বিশেষ কারণে কেরাত হাঙ্কা করতেন, তবে তিনি অধিকাংশ সময়ে মধ্যপন্থা অবলম্বন করতেন। (৭) তিনি ফজরের নামাযে প্রায় ষাট আয়াত, এমনকি একশত আয়াত পর্যন্ত পাঠ করতেন। তিনি ফজরের নামায সূরা ‘কু-ফ’ দ্বারা পড়েন, এবং সূরা ‘আর-রুম’ দ্বারা, আবার সূরা ‘আত-তাকভীর’ দ্বারাও পড়েন। তিনি ফজরের উভয় রাকয়াতে সূরা যিল্যালু পাঠ করেন। তিনি সফরকালে ফজরের নামায ‘মোয়াউয়াতাইন’-সূরা ফালাক্ক ও সূরা নাস দ্বারা পড়েন। একদা তিনি ফজরের নামাযে সূরা আল-মু’মিনুন পাঠ আরম্ভ করেন, অতঃপর প্রথম রাকয়াতে মূসা ও হারুন (আঃ) এর ঘটনা পর্যন্ত পৌছলে তাঁর কাশি আসে, তখন তিনি রংকু করে ফেলেন। (৮) তিনি জুম’আর দিন ফজরের নামায ‘আলিফ-লাম-মীম সাজদাহ ও আদ-দাহর’ সূরাদ্বয় দ্বারা পড়তেন। (৯) তিনি যুহরের নামাযে কখনো কেরাত লম্বা করতেন, পক্ষান্তরে আসরের নামায যুহরের কেরাতের অর্ধেক হতো যদি তা লম্বা হয়ে থাকে, আবার সেই অনুপাতে সংক্ষিপ্ত হতো। (১০) তিনি মাগরিবের নামায একবার সূরা ‘আত-ত্বোর’ দ্বারা আদায় করেন, আরেকবার সূরা ‘আল-মুরসালাত’ দ্বারা। (১১) এশার নামাযে তিনি সূরা ‘আত-তীন’ পাঠ করেন এবং তিনি মুআয় (রায়িঃ) জন্য এশার নামাযে সূরা ‘আশ-শামস’ ও সূরা ‘আল-আ’ল’ এবং সূরা ‘আল-লাইল’ অথবা অনুরূপ সূরাসমূহ পাঠ করা নির্ধারিত করে দিয়েছেন, আর মুআয় (রায়িঃ) কর্তৃক এশারের নামাযে সূরা বাক্তুরা পাঠ প্রসঙ্গে অসম্ভতি প্রকাশ করেছেন। (১২) তাঁর আদর্শ ছিল এক রাকাতে পূর্ণ সূরা পাঠ করা, আবার অনেক সময়ে তিনি

এক সূরা দু'রাকাআতে পূর্ণ করতেন, আবার অনেক সময় তিনি সূরার প্রথমাংশ পাঠ করতেন, কিন্তু (ফরয নামাযে) সূরার শেষাংশ কিংবা মধ্যমাংশ থেকে পাঠ করতেন বলে কোন বিশেষ প্রমাণ পাওয়া যায় না। দুই সূরা এক রাকাআতে পাঠ করা তা নফল নামাযে করতেন। একই সূরা দুই রাকাআতে পাঠ করা তা তিনি খুবই কম করতেন। তিনি কোন নির্দিষ্ট নামাযের জন্য কোন সূরা নির্দিষ্ট করতেন না, যে ঐ সূরা সেই নামাযেই পড়তে হবে, একমাত্র জুম'আ ও দুই ঈদের নামায ব্যতীত। (১৩) তিনি ফজরের নামাযে এক মাস পর্যন্ত রংকুর পরে দু'আ কুনুত পড়েছিলেন, অতঃপর তা পরিত্যাগ করেন, কিন্তু তাঁর এ কুনুত পাঠ কারণবশতঃ ছিল, {অর্থাৎ 'রাআল'-'যাকওয়ান' গোত্রয়ের লোকেরা বিরে মাউনার নিকট বিশ্বাসঘাতকতা করে সত্ত্ব জন সাহাবীকে হত্যা করলে তাদের উপর বদ-দোআ স্বরূপ এক মাস পর্যন্ত তিনি কুনুতে নাযিলাহু পাঠ করেন।"- অনুবাদক} অতঃপর উক্ত কারণ শেষ হওয়ায় সংশ্লিষ্ট হকুমও নিঃশেষ হয়ে যায়, তবে তাঁর আদর্শ ছিল বিশেষ বিপদাপদের সময় কুনুতে নাযিলাহু পাঠ করা, তবে তা ফজরের নামাযের সাথে নির্দিষ্ট ছিল না।

#### (খ) সালাতের পদ্ধতি প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ : ১/২০৮}

(১) রাসূলুল্লাহু সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম প্রত্যেক সালাতের প্রথম রাকাতকে দ্বিতীয় রাকাত অপেক্ষা দীর্ঘায়িত করতেন। (২) তিনি কেরাত পাঠ শেষে শ্বাস ফিরে আসা পর্যন্ত নিশুগ্র থাকতেন। অতঃপর উভয় হাত উঠিয়ে 'আল্লাহু আকবার' বলে রংকু করতেন এবং দু'টো হাত দিয়ে হাঁটু দু'টো ধারণকারীর ন্যায় আঁকড়ে ধরতেন এবং উভয় হাত পাঁজরা থেকে তীরের রশির মতো সোজা করে রাখতেন এবং পিঠিটা টেনে সোজা রাখতেন, বস্তুতঃ মাথাটা উচু করতেন না এবং খুব নিচুও করতেন

না, বরং কোমর ও পিঠের বরাবর রাখতেন। (৩) তিনি রুক্তে কখনো বলতেনঃ **سَبْحَانَ رَبِّ الْعَظِيمِ** উচ্চারণঃ সুব্হা-না রাবিয়াল আযীম।”-সহীহু মুসলিম, অর্থাৎ, আমি আমার মহান প্রভুর পবিত্রতা বর্ণনা করছি।” আবার কখনো বলতেনঃ **سَبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِنِي** উচ্চারণঃ সুব্হানাকা আল্লা-হম্মা, রাব্বানা ওয়া বিহামদিকা, আল্লা-হম্মাগ ফিরলী।”-সহীহু বোখারী, মুসলিম, -অর্থাৎ, হে আমাদের প্রতিপালক আল্লাহ! তোমার প্রশংসার সাথে তোমার পবিত্রতা বর্ণনা করছি, হে আল্লাহ! তুমি আমাকে ক্ষমা করে দাও। আবার কখনো বলতেনঃ **سَبُّوحٌ فَدُوسٌ رَبُّ الْمَلَائِكَةِ وَالرُّوحُ** উচ্চারণঃ সুব্বু-হন কুদুসুন রাব্বুল মালাইকাতি ওয়ার্ক্রহ।”-সহীহু মুসলিম, অর্থাৎ, সকল ফিরিশ্তা ও জিবরাইলের প্রতিপালক অত্যন্ত পুত ও পবিত্র। (৪) সাধারণতঃ তাঁর রুক্ত-সিজদাহগুলো দশবার তাসবীহ পাঠ করার সমপরিমাণ লম্বা হতো, তবে কখনো রুক্ত-সিজদাহ ক্ষিয়ামের সমপরিমাণ দীর্ঘায়িত করতেন, কিন্তু তা শুধুমাত্র ‘সালাতুল লাইল’ বা রাত্রিকালীন নামায তাহাজ্জুদে করতেন, নচেৎ অধিকাংশ সময় তাঁর নীতিমালা ছিল যে, সমন্বয় ও সুষ্ঠুরূপে সালাত আদায় করা। (৫) তিনি **سَبِّعَ اللَّهُ يَمْنَ حَمْدَةً** উচ্চারণঃ ‘সামিআল্লা-হ লিমান হামিদা’ বলে স্বীয় মাথা উঠাতেন।”-সহীহু বোখারী, তখন উভয় হাত উত্তোলন করতেন এবং স্বীয় পিঠ সোজা করতেন, অনুরূপ যখন তিনি স্বীয় মাথা সিজদাহ হতে উত্তোলন করে পিঠ সোজা করতেন, আর সতর্ক করে বলতেনঃ যেই ব্যক্তি রুক্ত-সিজদায় তার পিঠ সোজা করে না, তার সালাতই হয় না।”-সুনানে তিরমিয়ী, আবু দাউদ, নাসাই, ইবনে মাজাহ, তিনি রুক্ত থেকে সোজা হয়ে উঠার পর বলতেনঃ **رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ - وَرِبِّيْمَا قَالَ - رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ - اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ** - উচ্চারণঃ রাব্বানা ওয়া-লাকাল হামদ। অর্থাৎ, হে আমাদের প্রভু! তোমারই জন্যে সকল প্রশংসা। আবার অনেক সময়ে

বলতেনঃ রাবানা লাকাল হামদ। আবার অনেক সময়ে বলতেনঃ আল্লা-হুম্মা রাবানা লাকাল হামদ। (৬) তিনি এই ক্ষিয়ামের রূক্নকে রংকুর  
সম্পরিমাণ দীর্ঘায়িত করতেন এবং দাঁড়ানো অবস্থায় বলতেনঃ

اللَّهُمَّ رَبِّنَا الْحَمْدُ مِنْكَ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمِنْكَ مَا شَيْءْتَ مِنْ شَيْءٍ عَبْدُ اللَّهِمَّ أَنْتَ أَهْلُ النَّعَمَ وَالْمَجْدُ أَهْلُ  
مَا قَالَ الْعَبْدُ وَكَلَّتْ لَكَ عَبْدُ اللَّهِمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَغْطَيْتَ وَلَا مُنْعِنَّ لِمَا مَنَعْتَ وَلَا يَنْفَعُ دُنْجُ مِنْكَ الْجَدْ

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা রাবানা, ওয়া-লাকাল হামদু, মিলআস সামা-ওয়াতি  
ওয়া মিলআল আরয়ি, ওয়া মিলআ মা-শি'তা মিন् শাইয়িন বা'অদু ;  
আহুলাস সানা-য়ি ওয়াল মাজদ, আহাকু মা-কুলাল আদু ওয়া কুলুনা লাকা  
আদু ; আল্লা-হুম্মা লা-মানিআ লিমা আ'ত্তাইতা ওয়ালা মু'ত্তিয়া লিমা  
মানা'অতা ওয়ালা য্যানফাউ ফাল-জান্দি মিনকাল জাদু।”-সহীহ মুসলিম, -  
অর্থাৎ, হে আল্লাহু আমাদের প্রতিপালক! তোমার জন্য ঐ পরিমাণ  
প্রশংসা যা আকাশমণ্ডলী ভর্তি করে দেয়, যা পৃথিবী পূর্ণ করে দেয় এবং  
যা এই দু'রের প্রধ্যবর্তী মহাশূন্যকে পরিপূর্ণ করে দেয়, আর এগুলি ছাড়া  
তুমি অন্য যা কিছু চাও তা পূর্ণ করে দেয়, হে প্রশংসা ও গৌরবের  
অধিকারী! বান্দার সবচেয়ে সত্যকথা, বন্ততঃ আমরা সকলই তোমার  
বান্দা, হে আল্লাহু! তুমি যা প্রদান কর তা রোধ করার, যা তুমি রোধ কর  
তা প্রদান করার সাধ্য কারো নেই, আর ধনবানের ধন তোমার আযাব  
থেকে মুক্তি পেতে কেবল উপকারে আসবে না। (৭) অতঃপর তিনি  
'আল্লাহু আকবার' বলে সিজদায় যেতেন এবং তখন হাতব্য উঠাতেন  
না। তখন প্রথমে ইঁটিয়া তারপর উভয় হাত, অতঃপর কপাল ও নাক  
মাটিতে রাখতেন, তিনি কপাল ও নাকের উপর সিজদা করতেন,  
পাগড়ীর প্যাচের উপর নয়। তিনি বেশী বেশী যমীনের উপর এবং  
পানিযুক্ত কাদামাটির উপর সিজদা করতেন এবং খেজুরের পাতা দ্বারা  
বানানো চাটাই ও পাকা চামড়ার বিছানার উপর সিজদা করতেন। (৮)

তিনি সিজদা অবস্থায় স্বীয় কপাল ও নাক পুরোভাবে যমীনে রাখতেন এবং উভয় হাত যমীন থেকে উপরে উঠিয়ে শরীরের দু'পার্শ হতে পৃথক করে ব্যবধানে রাখতেন, ফলে বগলের সাদা অংশ পর্যন্ত দেখা যেতো।

(৯) তিনি সিজদায় স্বীয় হাত কাঁধ বরাবর কিংবা দু'কানের লতি বরাবর রাখতেন এবং সিজদায় মধ্যপত্র অবলম্বন করতেন পাদয়ের আঙ্গুলগুলো ক্রিবলামুখী করে রাখতেন, দু'হাতের তালু ও আঙ্গুলগুলো মাটিতে বিছিয়ে স্বাভাবিক অবস্থায় রাখতেন খোলে কিংবা গুছিয়ে রাখতেন না।

(১০) তিনি কখনো বলতেনঃ سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبُّنَا وَبِحَمْدِكَ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِنِي  
উচ্চারণঃ সুব্হানাকা আল্লা-হুম্মা, রাক্বানা ওয়া বিহামদিকা, আল্লা-হুম্মাগ  
ফিরলী। বোধারী, আবার কখনো বলতেনঃ رَبُّ الْمَلَائِكَةِ وَالرُّوحُ  
উচ্চারণঃ সুব্ব-হন কুদুসুন রাক্বুল মালাইকাতি ওয়ার্কহ।”-সহীহ মুসলিম,

(১১) সিজদার দু'আ পাঠ শেষে তিনি ‘আল্লাহু আকবার’ বলে হাত উত্তোলন না করে মাথা উঠাতেন। অতঃপর সোজা হয়ে বাম-পা বিছিয়ে উহার উপর বসতেন এবং ডান-পা খাড়া রাখতেন, উভয় হাত উভয় উরুর উপর রেখে উভয় কনুই উভয় উরু বরাবর উপরে রাখতেন, আর ডান হাত হাঁটু সংলগ্ন অংশের উপর রেখে কনিষ্ঠা ও অনামিকা আঙ্গুল দু'টো মুঠো করে এবং মধ্যমা ও বৃক্ষ আঙ্গুল দু'টোর মাথা এক জায়গায় করতঃ শাহাদাত আঙ্গুলটি উপরে তুলে ইশারা ও নড়াচড়া করে বলতেনঃ

اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِنِي وَارْحَمْنِي وَاجْبِرْنِي وَاهْدِنِي وَاعْفُنِي وَارْزُقْنِي  
উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মাগফিরলী, ওয়ার-হামনী, ওয়াজ-বুরনী, ওয়াহ-দিনী, ওয়াআ-ফিনী, ওয়ার-যুক্তনী।”-সুনানে আবু দাউদ, তিরমিয়ী, ইবনে মাজাহ, অর্থাৎ, হে আল্লাহ! আমাকে ক্ষমা কর, আমার প্রতি রহম কর, আমার প্রয়োজন মিটাও, আমাকে হেদায়াত দাও, আমাকে নিরাপত্তা দান কর এবং আমাকে রিজেক্ষ দাও। (১২) তাঁর আদর্শ ছিল এই কৃকন তথা দু'সেজদার

মাঝখানের বসাটাকে সেজদার সমপরিমাণ দীর্ঘায়িত করা। (১৩) অতঃপর তিনি উভয় উরুর উপর ভর দিয়ে পাদয়ের প্রথমাংশের উপর (দ্বিতীয় রাকাতের জন্যে) সোজা দাঁড়াতেন, আর দাঁড়ানোর সাথে সাথে কেরাত পাঠ আরম্ভ করতেন এবং প্রথম রাকাতের ন্যায় দু'আ ইসতিফ্তা পাঠ করার জন্য নিশ্চুপ থাকতেন না। অতঃপর দ্বিতীয় রাকাত প্রথম রাকাতের ন্যায় আদায় করতেন শুধু চারটি বিষয় ব্যক্তিৎ, (১) তাকবীরে তাহরীমার পর নিশ্চুপ থাকা, (২) দু'আ ইসতিফ্তা পাঠ করা (৩) তাকবীরে তাহরীমা, (৪) প্রথম রাকাতকে দীর্ঘায়িত করা, তিনি প্রথম রাকাত দ্বিতীয় রাকাত অপেক্ষা লম্বা করতেন, আবার অনেক সময়ে তিনি প্রথম রাকাত ততক্ষণ দীর্ঘায়িত করতেন, যতক্ষণ পর্যন্ত কোন আগতক ব্যক্তির পায়ের আওয়াজ আর শুনতেন না। (১৪) তিনি যখন তাশাহুছদের জন্য বসতেন, তখন ডান-হাত ডান-উরুর উপর এবং বাম-হাত বাম-উরুর উপর রেখে তজনী বা শাহাদাত আঙ্গুল দ্বারা ইশারা করতেন, বস্তুতঃ তখন শাহাদাত আঙ্গুলটি সোজা থাঢ়া কিংবা একেবারে বিছিয়ে রাখতেন না, বরং সামান্য ঝুঁকিয়ে রাখতেন, আর কনিষ্ঠা ও অনামিকা আঙ্গুল দু'টো মুঠো করে এবং মধ্যমা ও বৃন্দ আঙ্গুল দু'টোর মাঝে এক জায়গায় করতঃ শাহাদাত আঙ্গুলটি উত্তোলন করে তাশাহুছদ পাঠ করতেন এবং তার প্রতি দৃষ্টিপাত করতেন। (১৫) তিনি এ বৈঠকে সর্বদা আভাহিয়াতু পড়তেন এবং সাহাবীদেরকে তা শিক্ষা দিতেন :

الثَّجَيْلَاتُ لِلَّهِ وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّبَيَّاتُ السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ السَّلَامُ عَلَيْنَا

وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ

উচ্চারণঃ আভাহিয়াতু লিল্লাহি ওয়াস-স্বালাওয়াতু ওয়াত্ তাইয়েবা-তু, আস-সালামু আলাইকা আইয়ুহান নাবিইয়ু ওয়া-রাহমাতুল্লা-হি ওয়া-বারাকা-তুহ, আস-সালামু আলাইনা ওয়া-আলা ইবাদিল্লাহিস্ স্বালিহীন,

আশৃহাদু আল-লা-ইলা-হা ইল্লাল্লাহু, ওয়া-আশৃহাদু আন্না মুহাম্মদান আন্দুহ  
ওয়া রাসূলুহ।”-সহীহ বোখারী -অর্থাৎ, যাবতীয় মৌখিক, দৈহিক ও আর্থিক  
ইবাদত খালেসভাবে আল্লাহর জন্য নির্ধারিত, হে নবী! আপনার উপর  
সকল প্রকার শান্তি, আল্লাহর রহমত এবং তাঁর বরকত বর্ষিত হোক,  
আমাদের উপর ও আল্লাহর সকল নেক বান্দাদের উপরও শান্তি বর্ষিত  
হোক, আমি সাক্ষ্য দিচ্ছি যে, আল্লাহ ব্যক্তিত সত্যিকার কোন উপাস্য  
নেই এবং আরো সাক্ষ্য দিচ্ছি যে, মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া  
সাল্লাম তাঁর বান্দাহ ও রাসূল।” তিনি এই বৈঠক খুবই সংক্ষেপ  
করতেন, যেন তিনি কোন উঙ্গলি পাথরের উপর বসে সালাত আদায়  
করছেন। অতঃপর তিনি ‘আল্লাহ আকবার’ বলে উভয় উরুর উপর ভর  
দিয়ে উভয় পায়ের প্রথমাংশের উপর (তৃতীয় রাকাতের জন্যে) সোজা  
দাঁড়াতেন এবং স্থীয় হাত উত্তোলন করতেন। অতঃপর সূরা ফাতিহা পাঠ  
করতেন, আবার অনেক সময়ে শেষ দু’রাকাতে সূরা ফাতিহার পর  
কোরআনের কিছু অংশ পড়তেন। (১৬) তিনি শেষ তাশাহুদে  
তাওয়ার়ুক করে বসতেন, -অর্থাৎ, তিনি পাছাকে যমীনে ভর করে বসে  
স্থীয় পা এক দিকে বের করে দিতেন।”-সুনানে আবু দাউদ, আর বাম-  
পাকে ডান উরু ও পিণ্ডলীর নিচ দিয়ে ডান দিকে বের করে দিয়ে ডান-  
পা খাড়া করে রাখতেন, আবার কখনো ডান-পা বিছিয়ে রাখতেন, তখন  
ডান-হাত ডান-উরুর উপর করতঃ তজনী বা শাহাদাত আঙুলটি খাড়া  
করে রাখতেন, তিনি সালাতের শেষাংশে এ দু’আ দ্বারা প্রার্থনা করতেন

اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَّالِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ  
الْمَحْدِيٍّ وَفِتْنَةِ الْمَعَانِيِّ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْمَأْسِ وَالْمَغْرَمِ

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা ইন্নী আ’উয়ুবিকা মিন् আযাবিল্-ক্লাবরি, ওয়া-  
আ’উয়ুবিকা মিন্ ফিত্নাতিল মাসীহিদ-দাজ্জালি, ওয়া-আ’উয়ুবিকা মিন্

ফিতনাতিল্ মাহইয়া-য়া ওয়া ফিতনাতিল্-মামা-ত, আল্লা-হম্মা ইল্লী  
আ'উযুবিকা মিনাল্ মা'সামি ওয়াল-মাগরাম।"-সহীহ বোখারী -অর্থাৎ, হে  
আল্লাহ! আমি তোমার নিকট কবরের আশাব থেকে আশ্রয় প্রার্থনা  
করছি, আরো দাঙ্গালের ফিতনা থেকে আশ্রয় চাচ্ছি, আরো আশ্রয়  
চাচ্ছি দুনিয়ার জীবনের বিপর্যয় এবং মৃত্যুর যাতনা হতে, হে আল্লাহ!  
আমি তোমার নিকট আশ্রয় প্রার্থনা করছি সমস্ত শুণাহ ও সব রকমের  
ঝণের দায় হতে। অতঃপর 'আস্-সালামু আলাইকুম ওয়া রাহমাতুল্লাহ'  
বলে ডান ও বাম দিকে সালাম ফিরাতেন। (১৭) তিনি মুসল্লীকে সুতরা  
নিতে বলতেন, যদিও তীর ধনুক কিংবা লাঠি দ্বারা হয়, সফরকালে ও  
মাঠে-ময়দানে তাঁর জন্যে সুতরাস্তুর্প বর্ণ গেড়ে রাখা হতো, তিনি তার  
দিকে ফিরে সালাত আদায় করতেন। তিনি স্বীয় সাওয়ারীকে চওড়াভাবে  
রেখে সে দিকে সালাত আদায় করতেন। তিনি পাঞ্চি হাত দ্বারা সোজা  
করে তার শেষ প্রান্তের কাঠের দিকে ফিরে নামায পড়তেন। (১৮) তিনি  
দেয়ালের দিকে ফিরে সালাত আদায় করলে তাঁর ও দেয়ালের মাঝখানে  
একটি বকরী যাতায়াতের পথ বাকী থাকতো। তিনি সুতরা থেকে দূরত্বে  
দাঁড়াতেন না, বরং সুতরার নিকটবর্তী হতে নির্দেশ দিতেন।"

(গ) নামাযের অবস্থায় তাঁর আদর্শমালা ৪ [যাদুল মাআদ : ১/২৪১]  
(১) নামাযের মধ্যে এদিক-ওদিক তাকানো তাঁর আদর্শ ছিল না। (২)  
নামাযের মধ্যে চক্ষুদ্বয় বঙ্গ করা তাঁর নীতি ছিল না। (৩) তিনি নামায  
পড়ার সময় স্বীয় মাথা একটু নিচু করে রাখতেন। তিনি সালাত লম্বা  
করার ইচ্ছায় আরম্ভ করতেন, কিন্তু শিশুর কান্না শুনে তার মাঝের উপর  
কঠিন হওয়ার ভয়ে তা সংক্ষেপ করে ফেলতেন। (৪) তিনি কখনো তাঁর  
নাতনী উমামা বিনত যায়নাবকে কাঁধে বহন করে ফরয নামায আদায়

করতেন, যখন রংকু-সেজদায় যেতেন তখন তাকে কাঁধ থেকে রেখে দিতেন, আবার যখন দাঁড়াতেন তখন তাকে কাঁধে বহন করে নিতেন। (৫) তিনি নামাযরত অবস্থায় কখনো হাসান কিংবা হসাইন (রায়িঃ) এসে তাঁর পিঠে সাওয়ার হতো, তখন পিঠ থেকে পড়ে যাওয়াকে অপছন্দ করায় তিনি সেজদা দীর্ঘায়িত করতেন। (৬) তিনি নামায আদায় করতেন, তখন আয়েশা (রায়িঃ) বাহির থেকে এলে হেঁটে গিয়ে তাঁর জন্য দরজা খুলে দিতেন, অতঃপর স্বীয় মুসল্লায় ফিরে আসতেন। (৭) তিনি নামাযরত অবস্থায় হাতের ইশারায় সালামের উভর দিতেন। (৮) তিনি নামাযরত অবস্থায় ফুঁক দিতেন এবং (আল্লাহর ভয়ে) স্বশব্দে ত্রন্দন করতেন এবং প্রয়োজনে গলা পরিষ্কার করতেন। (৯) তিনি কখনো খালি পায়ে নামায পড়তেন, আবার কখনো জুতা পরিহিত অবস্থায়। ইয়াহুদীদের বিরোধিতার লক্ষ্যে কখনো জুতা পরিধান করে নামায আদায় করার নির্দেশ দিতেন। (১০) তিনি কখনো এক কাপড়ে নামায আদায় করেতেন, কিন্তু অধিকাংশ সময় তিনি দু'টি কাপড়ে নামায পড়তেন।”

(গ) সালাত শেষে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ১/২৮৫}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম সালামের পর তিনবার বলতেনঃ আন্তাগুফিরুল্লাহু, -অর্থাৎ, আমি আল্লাহর নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করছি।” অতঃপর বলতেনঃ اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلَامُ وَمَنِكَ السَّلَامُ تَبَارَكَتْ بِإِلَهَ الْجَلَالِ وَالْإِذْرَامِ আল্লা-হুম্মা আন্তাসু সালামু ওয়া-মিন্কাসু সালাম, তাবা-রাকতা ইয়া-যাল্জালা-লি ওয়াল-ইকরাম।”-সহীহ মুসলিম, -অর্থাৎ, হে আল্লাহ! তুমি শান্তিময় এবং তোমা হতেই শান্তি উৎসারিত হয়, তুমি বরকতময় হে মহাত্ম ও সম্মানের অধিকারী।” তিনি উক্ত দু'আ দু'টি

কিবলামুখী পড়ে তাড়াতাড়ী ডান কিংবা বাম দিকে দিয়ে ঘুরিয়ে  
মুক্তাদীগণের মুখামুখি হয়ে বসতেন। (২) তিনি ফজরের নামায আদায়  
করতঃ নামাযের স্থানে সূর্যোদয় পর্যন্ত বসে থাকতেন।"-সুনানে তিরিয়ী,  
(৩) তিনি প্রত্যেক ফরয নামায শেষে নিন্দোজ দু'আগুলো পাঠ করতেন  
لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْحَمْدُ وَلَهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ - اللَّهُمَّ لَا  
مَانِعَ لِمَا أَغْطَيْتَ وَلَا مُغْنِيَ لِمَا مَنَعْتَ وَلَا يَنْقُضُ ذَا الْجَدَّ مِنْكَ الْجَدَّ - لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ  
- لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَلَا تَنْعَذْ إِلَّا إِيَّاهُ لَهُ التَّعْمَةُ وَلَهُ الْفَضْلُ وَلَهُ النَّسَاءُ الْخَيْرُ - لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ  
مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ -

উচ্চারণঃ লা-ইলাহা ইল্লাহ-হ ওয়াহ্দাহ লা-শারীকা লাই, লাহুল মুলকু  
ওয়ালাহুল হামদু, ওয়াহ্যা আলা কুলি শাইয়িন ক্ষাদীর। আল্লাহ-হম্মা লা-  
মানিআ লিমা আ'অতাইতা ওয়ালা মু'তিয়া লিমা মানা'অতা, ওয়ালা  
ইয়ানুফায় যালজান্দি মিনকাল জান্দু।"-সহীহ বোখারী, লা-হাওলা ওয়ালা  
কুয়্যাতা ইল্লা বিল্লা-হ। লা-ইলাহা ইল্লাহ্যা-হ, ওয়ালা না'বুদ ইল্লা ইয়াহু,  
লাহুন্নে'অমাতু ওয়ালাহুল ফাযলু ওয়ালাহুস সানাউল হাসান। লা-ইলাহা  
ইল্লাহ্যা-হ, মুখলিসীনা লাহুদীন, ওয়ালাও কারিহাল কা-ফিরুল।"-সহীহ  
মুসলিম, -অর্থাৎ, আল্লাহ ছাড়া সত্যিকার কোন মা'বুদ নেই, তিনি এক ও  
একক তাঁর কোন শরীক নেই, সমগ্র রাজত্ব ও প্রশংসা তাঁরই, তিনি  
সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান। হে আল্লাহ! তুমি যা দিয়েছ তা রোধ করার  
কেউ নেই, আর যা তুমি রোধ করেছ তা দান করার সাধ্য কারো নেই,  
আর ধনবানের ধন তোমার আয়াবের মুকাবিলায় কোন উপকার করতে  
পারে না।"-অসৎ কাজ থেকে বেঁচে থাকার এবং সৎকাজ করার কারো  
ক্ষমতা নেই আল্লাহর সাহায্য ছাড়া। আল্লাহ ছাড়া সত্যিকার কোন  
মা'বুদ নেই, আমরা একমাত্র তাঁরই ইবাদত করি, সকল নে'আমত ও  
সকল অনুগ্রহ তাঁরই, আর তাঁরই সকল সুন্দর গুণগান। আল্লাহ ছাড়া  
সত্যিকার কোন মা'বুদ নেই, আমরা তাঁর ইবাদতের জন্যই নিবেদিত,

যদিও তা কাফেরদের নিকট অপছন্দনীয়। (৪) তিনি স্বীয় উম্মতকে প্রত্যেক ফরয নামায শেষে ‘সুবহানাল্লাহ’ ৩৩ বার, ‘আল-হামদুলিল্লাহ’ ৩৩ বার এবং ‘আল্লাহু আকবার’ ৩৩ বার পাঠ করতঃ

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْحَمْدُ وَلَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قُدْبِرٌ

উচ্চারণঃ লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহু ওয়াহ্দাল্লাহ লা-শারীকা লাল্লাহ, লাল্লাল্লাহ মুলকু ওয়ালাল্লাহ হামদু, ওয়াহ্যো আলা কুল্লি শাইখিন ক্ষাদীর, ১ বার পড়ে মোট ১০০ বার পূর্ণ করার জন্য উৎসাহ প্রদান করেন।”

(ঘ) নফল ও রাত্রিকালীন নামায প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ : ১/৩১১}

(১) রাসূলল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম সুন্নাত নামায ও সাধারণ নফল নামায সমূহ সাধারণতঃ স্বগৃহে আদায় করতেন, বিশেষ করে মাগরিবের সুন্নাত। (২) তিনি মুক্তিম অবস্থায় সর্বদা দশ রাকাত নামায নিয়মিত পড়তেন, যোহরের পূর্বে দুই রাকাত ও পরে দুই রাকাত, মাগরিবের পর দুই রাকাত, এশার পর ঘরে এসে দুই রাকাত এবং ফজরের পূর্বে দুই রাকাত। (৩) তিনি সকল নাফল নামায হতে ফজরের সুন্নাতের প্রতি সর্বাধিক তৎপর ছিলেন। তিনি ফজরের সুন্নাত এবং বিতরের নামায কখনই ছাড়েননি, সফর অবস্থায়ও না আর মুক্তিম অবস্থায়ও না, আর তাঁর থেকে সফরকালীন অবস্থায় এই দু'টি নামায ছাড়া অন্য কোন নফল নামায পড়া প্রমাণিত নেই। (৪) তিনি ফজরের সুন্নাত পড়ে ডান কাতে শুইতেন। (৫) তিনি কখনো যোহরের পূর্বে চার রাকাত পড়তেন। একদা যোহরের পরের দু'রাকাত ছুটে গেলে আসরের পর তা আদায় করেন। (৬) তিনি অধিকাংশ সময়ে তাহাজ্জুদের নামায দাঁড়ানো অবস্থায় আদায় করতেন, আবার অনেক সময় বসে বসে আদায় করেন, আবার কখনো বসে বসে কেরাত পড়তেন, সামান্য কেরাত

অবশিষ্ট থাকতে দাঁড়িয়ে যেতেন এবং দাঁড়ানো অবস্থায় রুক্ত করতেন।

(৭) তিনি তাহাজ্জুদের নামায আট রাকাত পড়তেন এবং প্রত্যেক দু'রাকাতের পর সালাম ফিরাতেন। অতঃপর তিনি একটানা পাঁচ রাকাতে বিতরের নামায পড়তেন এবং সর্বশেষে শুধু একবার বসতেন, অথবা নয় রাকাতে বিতর পড়তেন এভাবে যে, আট রাকাত একটানা পড়ার পর বসে আত্মহিয়াতু পড়ে সালাম না ফিরায়ে আবার উঠে এক রাকাত পড়ে বসে আত্মহিয়াতু পড়ে সালাম ফিরাতেন, পরম্পরা বিতরের সালামের পর আরো দু'রাকাত পড়তেন, কিংবা উক্ত নয় রাকাতের ন্যায় সাত রাকাতে বিতর পড়তেন, অতঃপর আরো দু'রাকাত বসে পড়তেন।

(৮) তিনি রাতের প্রথমাংশে, মধ্যমাংশে ও শেষাংশে বিতরের নামায আদায় করেন। তিনি ইরশাদ করেন যে, তোমরা তোমাদের রাত্রিকালীন নামাযের শেষাংশ বিতর করো।"-সহীহ বোখারী ও মুসলিম। (৯) তিনি বিতরের পর দু'রাকাত কখনো বসা অবস্থায় পড়তেন, আবার কখনো উক্ত দু'রাকাতে বসা অবস্থায় কেরাত পাঠ করার পর রুক্ত করার ইচ্ছা করলে খাড়া হয়ে দাঁড়ানো অবস্থায় রুক্ত করতেন। (১০) তিনি ঘুমিয়ে পড়া কিংবা অসুখের কারণে তাঁর রাত্রিকালীন সালাত -তাহাজ্জুদ ছুটে গেলে তিনি দিনে {দুপুর হওয়ার পূর্বে ১১ রাকাতের পরিবর্তে} ১২ রাকাত নামায আদায় করতেন। (১১) তিনি কোন এক রাতে তাহাজ্জুদে একটি আয়াত {সূরা মায়দার ১১৮ নং আয়াতটি} তিলাওয়াত করেন এবং সেটি সকাল পর্যন্ত বারংবার পুনরাবৃত্তি করতে থাকেন।"-সুনানে ইবনে মাজাহ,

(১২) তিনি রাত্রিকালীন নামাযে কখনো নিম্নলিখিতে, আবার কখনো উচ্চলিখিতে কোরআন পাঠ করতেন, আর কৃয়াম কখনো লম্বা, আবার কখনো সংক্ষিপ্ত করতেন। (১৩) তিনি বিতরের নামাযে 'সূরাতুল আংলা' ও সূরা 'কাফিরুল' এবং সূরা 'ইখলাস' পাঠ করতেন, যখন

سَبْحَانَ الْمَلِكِ الْفَهْدُوسِ  
উচ্চারণঃ সুবহা-নাল মালিকিল কুদুস,- তৃতীয়বারে তিনি এই শব্দগুলো  
একটু বেশী টেনে উচ্চস্বরে বলতেন।"-সুনানে আবু দাউদ, নাসাই।"

(৩) জুম'আহ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ : ১/৩৫৩}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম -এর আদর্শ ছিল  
জুম'আর দিনকে বড় মনে করা ও মর্যাদাবান জ্ঞান করা এবং কতিপয়  
বৈশিষ্ট্যবলী সেই দিনের জন্যে নির্ধারণ করা। তন্মধ্যে জুম'আর দিনে  
গোসল করা, সবচেয়ে উত্তম কাপড় পরিধান করা, ইমামের খুৎবা  
মনযোগ সহকারে ওয়াজিব মনে করে শ্রবণ করা, বেশী বেশী করে  
নবীজীর উপর দর্শন পাঠ করা। (২) লোক সমবেত হয়ে গেলে তিনি  
মসজিদে প্রবেশ করে উপস্থিত সবাইকে সালাম দিতেন, তারপর মিমরে  
উঠে লোকদের মুখী হয়ে সালাম করতেন, তারপর তিনি মিমরে  
আরোহণ করে বসতেন, তখন বিলাল (রায়িঃ) আযান শুরু করতেন,  
আযান শেষে হওয়ার সাথে সাথেই তিনি খুৎবা আরম্ভ করতেন এবং  
আযান ও খুত্বার মধ্যে কোন কালপেক্ষণ করতেন না। তাঁর জন্যে  
মিমর তৈরী করার পূর্বে তিনি ধনুক কিংবা লাঠির উপর ভর দিয়ে খুৎবা  
দিতেন। (৩) তিনি সর্বদা মিমরে দাঁড়িয়ে খুৎবা দিতেন, অতঃপর  
সামান্য বসে পুনরায় উঠে দ্বিতীয় খুৎবা দিতেন। (৪) তিনি লোকদেরকে  
তাঁর নিকটবর্তী হয়ে নীরবে মনযোগ সহকারে খুৎবা শ্রবণ করার নির্দেশ  
দিতেন এবং বলতেনঃ যে ব্যক্তি খুৎবার সময় তার সাথীকে বললোঃ  
তুমি চুপ থাক! সেই ব্যক্তিও অথবীন কাজ করলো, আর যে কেউ তখন  
অথবীন কাজ করল তার জুম'আ বিনষ্ট হয়ে গেল। (৫) খুৎবা দেওয়ার  
সময় তাঁর চোখ দু'টি লাল হয়ে যেতো, স্বর উচ্চ হতো এবং তাঁর

রাগভাব খুব বেড়ে যেতো, মনে হতো যেন তিনি কোন সৈন্য বাহিনীকে হামলার ভয় প্রদর্শনকারী। (৬) তিনি খুৎবায় ‘আম্মা বাআদু’ বলতেন এবং খুৎবা সংক্ষিপ্ত, আর নামায লম্বা করতেন। (৭) তিনি খুৎবায় সাহাবীদেরকে ইসলামী নীতিমালা, শরীয়াতের বিধি-বিধানসমূহ শিক্ষা দিতেন এবং উপস্থিত প্রয়োজন অনুযায়ী আদেশ-নিষেধ করতেন। (৮) তিনি উপস্থিত প্রয়োজনে কিংবা কারো প্রশ্নের উত্তর দানের উদ্দেশ্যে খুৎবা বন্ধ করে দিতেন, প্রয়োজন সেরে পুনরায় খুৎবা সমাপ্ত করতেন, প্রয়োজনে কখনো তিনি মিস্বর থেকে নেমে প্রয়োজন সেরে পুনরায় মিস্বরে ফিরে যেতেন। তিনি উপস্থিত চাহিদা অনুযায়ী বক্তব্য রাখতেন, তিনি সেখানে কোন ক্ষুধার্ত কিংবা অভাবঘন্ট লোক দেখলে তাদেরকে দান-সদকা করার নির্দেশ দিতেন এবং সে জন্যে উৎসাহিত করতেন। (৯) তিনি খুৎবায় আল্লাহর নাম উচ্চারণকালে শাহাদাত আঙ্গুল দ্বারা ইশারা করতেন। অনাবৃষ্টির কারণে অভাব দেখাদিলে তিনি খুৎবায় বৃষ্টির জন্য দু'আ করতেন। (১০) তিনি জুম'আর নামায শেষে ঘরে গিয়ে দু'রাকাত সুন্নাত পড়তেন, আর যারা মসজিদে আদায় করতেন তাদেরকে চার রাকাত পড়ার নির্দেশ দিতেন।”

(৮) দুই ঈদের নামাযে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ১/৪২৫}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম দুই ঈদের নামায সর্বদা ঈদগাহে আদায় করতেন এবং সবচেয়ে সুন্দর কাপড় পরিধান করে সুসজ্জিত হতেন। (২) তিনি ঈদুল ফিতরের দিন সকালে ঘর থেকে বের হওয়ার পূর্বে বেজোড় সংখ্যায় খেঁজুর খেতেন, পক্ষান্তরে ঈদুল আযহার দিন সকালে ঈদগাহ থেকে ফিরে আসা পর্যন্ত কিছু খেতেন না, বরং ঈদগাহ থেকে ফিরে এসে কোরবানীর গোস্ত খেতেন। তিনি ঈদুল

ফিতরের সালাত একটু বিলম্বে, আর ঈদুল আযহার সালাত সকাল-সকালে আদায় করতেন। (৩) তিনি ঈদগাহে পায়ে হেঁটে যেতেন এবং তাঁর আগে একটি বর্ণা উঠায়ে নিয়ে যাওয়া হতো, ঈদগাহে পৌছার পর তা সুতরাস্তরপ স্থাপন করা হতো, যাতে তিনি তার দিকে ফিরে সালাত আদায় করেন। (৪) তিনি ঈদগাহে পৌছে আযান-ইক্বামত ছাড়াই ঈদের নামায শুরু করতেন, এমনকি 'নামায শুরু হলো' এ কথাটিও বলতেন না, ঈদগাহে পৌছে তিনি ও তাঁর সাহাবীগণ ঈদের নামাযের পূর্বে কিংবা পরে কোন নামায পড়তেন না। (৫) তিনি খুৎবার পূর্বে ঈদের দু'রাকাত নামায পড়তেন, প্রথম রাকাতে কেরাতের পূর্বে তাকবীরে তাহরীমাহু সহ লাগাতার সাতটি তাকবীর দিতেন, প্রতি দুই তাকবীরের মাঝে সামান্য একটু চুপ থাকতেন, কিন্তু কোন নির্দিষ্ট দু'আ পড়তেন বলে কোন বিশেষ প্রমাণ পাওয়া যায় না। তাকবীর শেষে কেরাত আরম্ভ করতেন এবং কেরাত শেষে তাকবীর বলে রুক্ত করতেন। অতঃপর দ্বিতীয় রাকাতে লাগাতার আরো পাঁচটি তাকবীর দিতেন, তারপর কেরাত পাঠ করে যথাযথ নিয়মে নামায সম্পন্ন করতঃ মানুষের সম্মুখিন হয়ে দাঁড়িয়ে খুৎবা দিতেন, এ অবস্থায় মানুষেরা নিজ-নিজ কাতারে বসে থাকতো তিনি তাদেরকে ওয়াজ-নবীহত ও আদেশ-নিষেধ করতেন। তিনি প্রথম রাকাতে সূরা কুলাশ এবং দ্বিতীয় রাকাতে সূরা কৃমার পড়তেন, আবার কখনো প্রথম রাকাতে সূরা আ'লা এবং দ্বিতীয় রাকাতে সূরা গাশীয়াহ পাঠ করতেন। (৬) তিনি যমীনে দাঁড়িয়ে খুৎবা দিতেন এবং সেখানে কোন মিস্বর ছিল না। (৭) তিনি খুৎবা শোনার জন্যে না বসারও অনুমতি দেন। আর পবিত্র ঈদ যদি জুম'আর দিনে হয়, তাহলে ঈদের নামায জুমআর জন্য যথেষ্ট হবে বলেন। (অর্থাৎ, সেদিন জুমআর নামাযের পরিবর্তে যোহরের নামায আদায় করলে

যথেষ্ট হবে। (৮) তিনি ঈদের দিন রাস্তা পরিবর্তন করে এক রাস্তায় ঈদগাহে যেতেন এবং অপর রাস্তা দিয়ে বাড়ী ফিরে আসতেন।”

(৫) **সূর্য গ্রহণ কালে তাঁর আদর্শমালা :** {যাদুল মাআদ : ১/৪৩৩}

(১) যখন একবার সূর্য গ্রহণ হল তখন তিনি ভীত-সন্ত্রিত অবস্থায় তাড়াছড়া করে স্বীয় চাদর টানতে টানতে মসজিদের দিকে বের হন এবং অস্তর হয়ে লোকদের নিয়ে দু'রাকাত নামায পড়লেন। প্রথম রাকাতে সূরা ফাতিহার পর লম্বা একটি সূরা উচ্চঘন্সেরে পাঠ করলেন, তারপর খুব লম্বা করে রুক্ক করলেন, অতঃপর রুক্ক থেকে মাথা উত্তোলন করে দীর্ঘক্ষণ ক্ষিয়াম করলেন এবং যখন রুক্ক থেকে মাথা উত্তোলন করলেন তখন বললেনঃ سَبِّعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمَدَ رَبَّا وَلَكَ الْحَمْدُ ‘সামিআল্লাহ-ত্ত লিমান হামিদা’ রাবানা ওয়া-লাকাল হামদ। অতঃপর আবার কেরাত শুরু করেন এবং এরপর পুনরায় রুক্ক করলেন, তবে এই রুক্ক তুলনামূলকভাবে প্রথম রুক্কের চাইতে হাঙ্কা ছিল, তারপর রুক্ক থেকে মাথা উঠালেন, অতঃপর লম্বা সিজদা করলেন। অতঃপর দাঁড়িয়ে দ্বিতীয় রাকাতে তাই করলেন যা প্রথম রাকাতে করেছিলেন। তাই প্রত্যেক রাকাতে দুই রুক্ক ও দুই সিজদা ছিল। অতঃপর নামায শেষে তিনি গুরুত্বপূর্ণ এবং উচ্চতর ভাষাসম্পন্ন খুৎবা প্রদান করলেন। (২) তিনি সূর্য গ্রহণের সময় আল্লাহর যিকর-সালাত ও আল্লাহর নিকট দু'আ-ইসতিগ্ফার, দান-খায়রাত এবং গোলাম আযাদ করার নির্দেশ প্রদান করেন।”

(৬) **ইস্তেস্কা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :** {যাদুল মাআদ : ১/৪৩৯}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম খুৎবার সময় মিস্বরের উপর ইস্তেস্কা, অর্থাৎ, বৃষ্টির জন্য দু'আ করতেন, জুমআর দিন ছাড়াও তিনি ইস্তেস্কা করেন, একদা তিনি মসজিদে নববীতে বসা অস্তায়

ଦୁ'ହାତ ଉତ୍ତୋଳନ କରେନ ଏବଂ ମହାନ ଆଲ୍ଲାହୁର ନିକଟ ଇସ୍ତିମାନଙ୍କା ବା ବୃଦ୍ଧି ପ୍ରାର୍ଥନା କରେନ । (୨) ଇସ୍ତିମାନଙ୍କାର ସମୟ ନିମ୍ନୋକ୍ତ କତିପଯ ଦୁ'ଆ ପାଠ କରା ତାର ଥେବେ ପ୍ରମାଣିତ ରହେଛେ ।

اللَّهُمَّ اسْأْلُكَ عِنْدَكَ وَبِهَا مِكَ وَانْشُرْ رَحْمَتَكَ وَاحْفِظْ بِلَادَكَ الْمَيْتَ

উচ্চারণঃ আল্লা-হ্মাসহি ইবা-দাকা, ওয়া বাহীমাতাকা, ওয়ানশুর  
রাহমাতাকা, ওয়া আহয়ী বালাদাকাল মাইয্যাত ।'-অর্থাৎ, হে আল্লাহ! তুমি  
তোমার বান্দাদেরকে এবং জীব-জন্মদেরকে পানি পান করাও, আর  
তোমার রহমত ছড়িয়ে দাও এবং তোমার মৃত শহরকে সজীব কর।  
তিনি আরো বলতেনঃ

اللَّهُمَّ اسْقُنَا غَيْرًا مُغْنِيًّا مَرِيًّا نَافِعًا غَيْرَ ضَارٍ عَاجِلًا غَيْرَ آجِلٍ

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মাসকিনা গাইছাম-মুগীছান, মুরীআন, না-ফিআন-গায়রা  
যা-ররিন, আজিলান-গায়রা আ-জিলিন।”-সূনানে আবুদাউদ, অর্থাৎ, হে  
আল্লাহ! তুমি আমাদেরকে এমন বৃষ্টির পানি পান করাও যা ফরিয়াদ  
দূরকারী, পিপাসা নিবারণকারী, সাছন্দ প্রদানকারী, শষ্য-ফসল  
উৎপাদনকারী, উপকারী, অপকারী নয়, শীত্বই, বিলবে নয়। (৩) তিনি  
যখন মেঘ ও বাতাসের প্রচণ্ডতা দেখতেন, তখন তাঁর মুখমণ্ডলে ভয়-  
বিষন্নতা দেখা যেতো, তবে বৃষ্টি বর্ষণ শেষ হয়ে গেলে তা দূর হয়ে  
যেতো। (৪) তিনি বৃষ্টির সময় এ দু'আটি বলতেনঃ ﴿اللَّهُمَّ صَبِّرْنَا بِفُقَادِ  
উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা সাইয়্যাবান না-ফিআন।”-সহীহ বোখারী ও মুসলিম,  
অর্থাৎ, হে আল্লাহ! মুসলিমারায় উপকারী বৃষ্টি বর্ষণও। আর তিনি শরীরের  
কাপড় খুলে দিতেন, যাতে বৃষ্টির ফোটা গায়ে পড়ে, এর কারণ জিজ্ঞেস  
করা হলে বলেনঃ বৃষ্টি তার প্রভূর নিকট হতে নবাগত।”-সহীহ মুসলিম,  
(৫) সাহাবীগণ তাঁর নিকট অতি বৃষ্টির অভিযোগ করলে তিনি বৃষ্টি  
বন্ধের জন্যে দু'আ করে বলেনঃ

اللَّهُمَّ حُوالنَا وَلَا عَلَيْنَا اللَّهُمَّ عَلَى الْأَكَامِ وَالظَّرَابِ وَبِطْوَنِ الْأَوْبَيْةِ وَمَنَابِتِ الشَّجَرِ

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা হাওয়া-লায়না ওয়ালা আলায়না, আল্লা-হুম্মা আলাল-আ-কামে, ওয়াল-জিবালে, ওয়ায-ফিরাবে, ওয়া বুতুনিল-আওদীয়াতে, ওয়া মানা-বিতিশ শাজারে।”-সহীহ বোখারী ও মুসলিম, -অর্থাৎ, হে আল্লাহ! আমাদের আশে-পাশে বৃষ্টি বর্ষণ কর আমাদের উপর নয়, হে আল্লাহ! তিলা-পাহাড়, নদী-নালা, খাল-বিল, বন-জঙ্গল এবং বৃক্ষ উৎপাদনের জায়গায় বৃষ্টি বর্ষণ কর।”-সহীহ বোখারী ও সহীহ মুসলিম,

### (৭) সালাতুল খাওফ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ : ১/৫১০}

(১) সালাতুল খাওফ বা যুদ্ধ ও ভয়-ভীতির সময়কার নামায প্রসঙ্গে তাঁর নীতিমালা ছিল যে, শক্র সেনাদল যদি তাঁর মাঝে ও ক্রিবলার মাঝে অবস্থান করে থাকে, তবে তিনি মুসলিম সৈন্যদেরকে তাঁর পিছনে দু'কাতারে সারিবদ্ধ করে নামাযের জন্য তাকবীর বলতেন এবং তাঁরাও তাকবীর বলে নামায শুরু করতো, অতঃপর তাঁরা সবাই রুক্ক করতেন এবং এক সাথে রুক্ক থেকে মাথা উঠাতেন, অতঃপর প্রথম কাতারের সেনাদল সিজদায় যেতো এবং দ্বিতীয় কাতারের সেনাদল শক্র সৈন্যদের মুখোমুখি দণ্ডয়মান হতো, আর যখন তিনি দ্বিতীয় রাকাতের জন্য দাঁড়াতেন, তখন পিছন কাতারের সেনাদল দু'টি সিজদা করে দাঁড়িয়ে প্রথম কাতারের স্থানে অঘসর হতো এবং প্রথম কাতারের সেনাদল দ্বিতীয় কাতারে চলে যেতো, এভাবে সবাই প্রথম কাতারের ফযিলত অর্জন করতো এবং দ্বিতীয় কাতারের সেনাদল তাঁর সাথে দ্বিতীয় রাকাতের সিজদায় যেতেন, অতঃপর রুক্ক থেকে দাঁড়ানোর পর উভয় দল তাই করতো যা প্রথম রাকাতে করেছিলো, অতঃপর যখন তিনি তাশাহুদের জন্য বসতেন, তখন পিছনের কাতারের সেনাদল দু'টি সিজদা করে তাঁর সাথে তাশাহুদে মিলিত হতো, আর সবাই এক সাথে

সালাম ফিরাতে। (২) শক্র সেনাদল ক্ষিব্লা ছাড়া অন্য কোন দিকে অবস্থান করলে, তখন তিনি কখনো মুসলিম সেনাদলকে দু'ভাগ করে একভাগকে শক্র সৈন্যদলের মুখোমুখি করতেন এবং অপর ভাগকে নিয়ে তিনি নামাযে দাঁড়াতেন, তখন এই দল তাঁর সাথে এক রাকাত নামায আদায় করার পর শক্র সৈন্যদের মুখোমুখি অবস্থানরত দলের নিকট চলে যেতো এবং শক্র সৈন্যদের সম্মুখে দণ্ডয়মান হতো, অতঃপর দ্বিতীয় দলটি এসে তাঁর সাথে নামাযে শরীক হয়ে এক রাকাত আদায় করতো, অতঃপর তিনি সালাম ফিরালে প্রত্যেক দলই ইমামের সালামের পর নিজে নিজে এক রাকাত পড়ে নামায পূর্ণ করতো। (৩) আবার কখনো তিনি একদলকে নিয়ে এক রাকাত পড়ার পর যখন দ্বিতীয় রাকাতের জন্য দাঁড়াতেন, তখন এ দলটি তাদের দ্বিতীয় রাকাত পূর্ণ করে তাঁর রূক্তুর পূর্বেই সালাম ফিরাতো, অতঃপর দ্বিতীয় দল এসে তাঁর সাথে অপর রাকাত পড়তো, অতঃপর তিনি যখন তাশাহুদের জন্য বসতেন, তখন এ দলটি দাঁড়িয়ে তাদের অপর রাকাত পূর্ণ করতো, আর তিনি তাশাহুদে তাদের অপেক্ষা করতেন, পরন্ত এই দলটি তাশাহুদ পাঠ করার পর তাদেরকে সাথে নিয়ে সালাম ফিরাতেন। (৪) আবার কখনো তিনি এক দলকে নিয়ে দু'রাকাত পড়ে সালাম ফিরাতেন, অতঃপর দ্বিতীয় দলকে নিয়ে আবার দু'রাকাত পড়ে সালাম ফিরাতেন। (৫) আবার কখনো এক দলকে নিয়ে এক রাকাত পড়তেন এবং এ দল চলে যেতো এবং নামায পূর্ণ করতো না, অতঃপর দ্বিতীয় দলটি এসে তাঁর সাথে এক রাকাত পড়তো এবং নামায পূর্ণ করতো না, এভাবে তিনি দু'রাকাত পড়তেন, কিন্তু তারা এক এক রাকাত আদায় করতো।”

## (৮) মৃত ব্যক্তির কাফন-দাফন প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ : ১/৪৭৯}

(১) মৃতব্যক্তির কাফন-দাফন প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা ছিল সর্বাধিক পূর্ণাঙ্গ এবং অন্যান্য জাতির নীতিমালা হতে সম্পূর্ণ সতত্ত্ব এবং মৃতব্যক্তি, তার পরিবার-পরিজন ও আত্ম-স্বজনের প্রতি দয়া-অনুগ্রহের সর্বোচ্চম নির্দর্শণ, যার প্রথমে ছিল অসুস্থতার সময় তাকে দেখা-শোনা করা, পরকালীন জীবনের সুখ-শান্তির কথা স্মরণ করিয়ে দেয়া এবং তাকে উসীয়াত ও তাওবা করার জন্য উৎসাহিত করা, আর উপস্থিত লোকদের নির্দেশ প্রদান করা, তারা যেন তাকে 'লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ' সাক্ষ্যবাণীর তাল্কুন করে থাকে, যাতে তার সর্বশেষ কথা উভ্যবাণী হয়। (২) তিনি ছিলেন আল্লাহর ফায়সালার উপর সৃষ্টির সর্বাধিক সন্তুষ্ট এবং সর্বাধিক তাঁর প্রশংসাকারী, তিনি ছেলে ইবরাহীমের মৃত্যুতে দয়াপরশ হয়ে অঞ্চলিক নয়নে ক্রন্দন করেন, কিন্তু তাঁর অন্তর আল্লাহর সন্তুষ্টি ও শোকের পরিপূর্ণ এবং যবান মুবারাক আল্লাহর যিকর ও প্রশংসায় মাশগুল ছিল। তিনি ইরশাদ করেনঃ চক্ষু অঞ্চলিক হয় এবং অন্তর দুঃখিত হয়, কিন্তু মুখে শুধু এমন কথাই বলে থাকি, যাতে প্রভু সন্তুষ্ট হন।"-সহীহ বোখারী ও মুসলিম, (৩) জাহিলী যুগের অনুসরণে গাল চিরে, জামা-কাপড় ছিঁড়ে ও চিন্কার করে মৃতের জন্য বিলাপ করতে তিনি নিষেধ করেন। (৪) তাঁর আদর্শ ছিল মাইয়েতের কাফন-দাফনে তাড়াভড়া করা, মাইয়েতকে পরিষ্কার-পবিত্র করা এবং সাদা কাপড় দ্বারা কাফন দেয়া। (৫) তাঁর আদর্শ ছিল মাইয়েতের মুখমণ্ডল ও শরীর ঢেকে দেয়া এবং তার চক্ষুদ্বয় বক্ষ করে দেয়া। (৬) তিনি কখনো মাইয়েতকে চুমু দিতেন। (৭) তিনি মাইয়েতকে তিনবার, পাঁচবার, প্রয়োজনবোধে আরো বেশী বার ধোত করার এবং শেষ বারে তার

গায়ে কপূর কিংবা কপূর জাতীয় কোন সুগন্ধি বস্তু ছিটিয়ে দিতে আদেশ করেন। (৮) তিনি যুক্তে নিহত শহীদকে গোসল দিতেন না এবং তাঁদের থেকে চামড়ার নির্মিত বস্তু ও লোহাজাতিয় জিনিসসমূহ খোলে নিতেন, আর তাঁদের রক্তমাখা কাপড়-চোপড়সহ দাফন করতেন এবং তাঁদের উপর জানায়ার নামায কখনও পড়েননি। (৯) হজ্জ-ওমরার ইহুরামকারী ব্যক্তিকে কুল পাতা মিশানো পনি দ্বারা গোসল দিতে এবং তার ইহুরামের কাপড় দ্বারা কাফন দিতে নির্দেশ দেন, আর তাকে কোন সুগন্ধি বস্তু স্পর্শ করানো এবং তার মাথা ইজার দ্বারা ঢেকে দিতে নিষেধ করেন। (১০) তিনি মৃতের অভিভাবককে সুন্দর ও সাদা কাপড়ে কাফন দেয়ার নির্দেশ দেন এবং কাফনে বেশী দামী কাপড় ব্যবহার করতে বারণ করেন। (১১) তাঁর আদর্শ ছিল যদি কাফন ছোট-খাট হতো, যদ্বারা মাইয়েতের সম্পূর্ণ শরীর আবৃত করা হতো না, তাহলে তিনি তাঁর মাথা ঢেকে পায়ের দিকে কিছু তাজা ঘাস রেখে দিতেন।”

(ক) জানায়ার নামায প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ : ১/৪৮৫}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম মসজিদের বাহিরে মাইয়েতের উপর জানায়ার নামায আদায় করতেন, আবার কখনো মসজিদের ভিতর জানায়ার নামায পড়েন, কিন্তু তা তাঁর নিয়মিত আদর্শ ছিল না। (২) যখন তাঁর নিকট কোন মাইয়েত আনা হতো, তখন তিনি তাঁর ঝণ পরিশোধ সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করতেন।”-সহীহ বোখারী ও মুসলিম, তাঁর উপর কোন ঝণ না থাকলে জানায়ার নামায পড়তেন, নচেৎ তিনি নিজে তাঁর উপর জানায়ার নামায পড়তেন না, সাহাবীদেরকে পড়ার নির্দেশ দিতেন। অতঃপর আল্লাহ যখন তাঁকে বিজয়ী করেন, তখন তিনি ঝণগ্রস্ত ব্যক্তির উপর জানায়ার নামায পড়েন এবং নিজেই

তার খণ্ড পরিশোধ করতেন, আর তার পরিত্যক্ত ধন-সম্পদ তার উভরাধিকারীদের জন্য রেখে দিতেন। (৩) তিনি যখন জানায়ার নামায শুরু করতেন তখন তাকবীর দিতেন তারপর আল্লাহর প্রশংসা ও গুণকৃতন করতেন এবং দু'আ করতেন, আর তিনি চার তাকবীর দ্বারা জানায়ার নামায আদায় করতেন, তবে কখনো পাঁচ তাকবীর দেন। (৪) তিনি মাইয়েতের জন্য নির্ষার সাথে দু'আ করার নির্দেশ দেন এবং তাঁর থেকে নিম্নোক্ত দু'আ পাঠ সংরক্ষিত আছে :

اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِحَيْنَا وَمَيْتَنَا وَشَاهِدَنَا وَعَلَيْنَا وَصَفِيرَنَا وَكَبِيرَنَا وَذَكْرَنَا وَأَلَانَا اللَّهُمَّ مَنْ أَحْيَيْتَهُ مِنَ الْإِسْلَامِ وَمَنْ ثَوَّفْتَهُ مِنَ الْإِيمَانِ اللَّهُمَّ لَا تُحْرِمْنَا أَجْرَهُ وَلَا تُفْسِدْنَا بَعْدَهُ

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মাগ ফিরলী-হাইয়িনা ওয়া মায়িতিনা, ওয়া শা-হিদিনা ওয়া গা-য়িবিনা, ওয়া সাগীরিনা ওয়া কাবীরিনা, ওয়া যাকারিনা ওয়া উল্সানা, আল্লা-হুম্মা মানু আহইয়াইতাহ মিন্না ফাআহয়িই আলাল ইসলাম, ওয়ামান তাওয়াফ-ফাইতাহ মিন্না ফাতাওয়াফকাহ আলাল ঈমান, আল্লা-হুম্মা লা-তাহরিমনা আজরাহ ওয়ালা তাফতিন্না-বা'আদাহ।"-সুনানে তিরমিয়ী, নাসান্ন, ইবনে মাজাহ, অর্থাৎ, হে আল্লাহ! আমাদের জীবিত ও মৃত্য, উপস্থিত-অনুপস্থিত, আর আমাদের ছেট-বড় এবং আমাদের নর-নারী সবাইকে ক্ষমা করে দাও, হে আল্লাহ! আমাদের মধ্য হতে যাকে তুমি জীবিত রাখতে চাও, তাকে তুমি ইসলামের উপর জীবিত রাখো, আর যাকে তুমি মৃত্যু দিতে চাও, তাকে তুমি ঈমানের উপর মৃত্যু দাও, হে আল্লাহ! এই মাইয়েতের প্রতিদান থেকে আমাদের বন্ধিত করো না এবং এর পরে আমাদের ফেতনায় লিঙ্গ করো না।

اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ وَارْحَمْهُ وَاعْفُ عَنْهُ وَأَكْرِمْ تِرْزَلَهُ وَوَسْعْ مَدْخَلَهُ وَاغْسِلْهُ بِالْمَاءِ وَالثَّلْجِ وَالبَرْدِ  
وَنَفِّهُ مِنَ الْخَطَابِيَا تَمَّا نَفَقَتِ التَّوْبَ الْأَبِيَضُ مِنَ النَّسْ وَأَبْدِلْهُ دَارًا خَيْرًا مِنْ دَارِهِ وَأَهْلًا خَيْرًا مِنْ أَهْلِهِ  
وَرَزِّقْ جَاهِلًا خَيْرًا مِنْ رَزْقِهِ وَأَنْذِلْهُ الْجَنَّةَ وَأَعْدَهُ مِنْ عَذَابِ الْفَنَرِ وَمِنْ عَذَابِ الثَّارِ

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মাগফির লাহু, ওয়ার হামলু, ওয়া আ-ফিহী, ওয়াঅফু  
আনুহু, ওয়া আকরিম নুয়ুলাহু, ওয়া ওয়াস্সিঅ মুদখালাহু, ওয়াগসিলহু  
বিলমা-য়ি ওয়াস্ সালজি ওয়াল বারান্দি, ওয়া নাক্কিহী মিনাল খাতায়া কামা-  
নাক্কাইতাস্ সাওবাল্ আবইয়ায়া মিনাদ-দানাস, ওয়া আব্দিলহু দারান্  
খাইরাম মিন् দা-রিহী ওয়া আহলান্ খাইরাম মিন् আহলিহী ওয়া যাওজান্  
খাইরান্ মিন् যাওজিহী, ওয়া আদ্ধিলহুল জান্নাতা, ওয়া আয়িহু মিন্  
আযাবিল ক্ষাব্রি ওয়া মিন् আযাবিন্ না-র।”-সহীহু মুসলিম, অর্থাৎ, হে  
আল্লাহু তুমি তাকে মাফ কর, তার উপর রহম কর, তাকে পূর্ণ  
নিরাপত্তায় রাখ, তাকে ক্ষমা কর, মর্যাদার সাথে তার অতিথিয়েতা কর,  
তার বাসস্থান প্রশস্ত করে দাও, তুমি তাকে ধোত কর পানি, বরফ ও  
শিশির দিয়ে, তুমি তাকে গুণাহ হতে এমনভাবে পরিষ্কার কর যেমন  
সাদা কাপড়কে ময়লা হতে পরিষ্কার করা হয়, আর তার পার্থিব ঘরের  
চেয়ে তুমি তাকে একটি উত্তম ঘর দান কর এবং তার পরিবারের বদলে  
এক উত্তম পরিবার এবং জুড়ার চেয়ে এক উত্তম জুড়া দান কর, আর  
তাকে তুমি জান্নাতে দাখিল কর এবং কবরের আযাব ও জাহানামের  
আগনের শাস্তি থেকে তাকে মুক্তি দাও। (৫) তিনি পুরুষ লাশের মাথা  
বরাবর এবং মহিলা লাশের মাঝ বরাবর দাঁড়াতেন। (৬) তিনি নাবালেগ  
শিশুর উপর জানায়ার নামায পড়তেন, আর তিনি আত্মহত্যাকারী এবং  
গনীমতের মালে খেয়ানতকারীর উপর জানায়ার নামায পড়তেন না।  
(৭) তিনি জুহেনিয়াহ গোত্রের সেই মহিলা উপর জানায়ার নামায  
পড়েন, যার উপর তিনি ব্যভিচারের দণ্ডবিধি প্রয়োগ করেছিলেন। (৮)  
তিনি বাদশাহ নাজাশীর উপর গায়েবী জানায়া পড়েন, কিন্তু প্রত্যেক  
মাইয়েজের উপর গায়েবী জানায়া পড়া তাঁর আদর্শ ছিল না। (৯) তাঁর  
আদর্শ ছিল কারো উপর জানায়ার নামায ছুটে গেলে, তিনি তা তার

কবরের উপর আদায় করতেন।”

(খ) দাফন ও উহার সংশ্লিষ্ট বিষয়াদি প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ : ১/৪৯৮}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম জানায় শেষে লাশের আগে-আগে পাঁয়ে হেঁটে গোরস্থান পর্যন্ত যেতেন এবং যানবাহনে আরোহণকারীদের জন্য লাশের পিছনে থাকা সুন্নাত করেন, আর পাঁয়ে হেঁটে গমনকারীগণ যেন লাশের নিকটে থাকে সামনে কিংবা পিছনে, ডানে কিংবা বামে, এবং লাশ বহন করে তাড়াতাড়ি চলার নির্দেশ দেন।

(২) তিনি বসতেন না যতক্ষণ না যমীনে লাশ রাখা হতো। (৩) তিনি জানায়ার সম্মানার্থে দাঁড়ানোর নির্দেশ দেন, কিন্তু বসে থাকাও তাঁর থেকে সহীহ হাদীসে প্রমাণিত আছে। (৪) তাঁর আদর্শ ছিল সূর্যোদয় কিংবা সূর্যাস্ত এবং ঠিক দুপরের সময় মাইয়েতে দাফন না করা। (৫) তাঁর আদর্শ ছিল কবর লাহদ করা, কবর গভীর করা এবং মাইয়েতের মাথা ও পাঁয়ে বরাবর কবরকে প্রসঙ্গ করা। (৬) তিনি দাফন শেষে মাইয়েতের উপর তার মাথার দিক থেকে তিনবার মাটি নিষ্কেপ করতেন। (৭) তিনি মাইয়েতে দাফন শেষে তার কবরের উপর দাঁড়িয়ে সওয়াল-জওয়াবে সাবিত থাকার জন্য দু'আ করেন এবং সাহাবীগণকে এ বিষয়ে নির্দেশ দেন।”-সুনানে আবু দাউদ, (৮) তিনি কবরের উপর বসে (কোরআনুল কারীম হতে) কিছু পাঠ করতেন না, আর না মাইয়েতকে সওয়াল-জওয়াব শিক্ষা দিতেন। (৯) তাঁর আদর্শ ছিল মাইয়েতের জন্য চিৎকার করে কানাকাটি না করা, বরং তিনি তা থেকে কঠোরভাবে বারণ করতেন।”

### (গ) কবর ও শোকবার্তা বা সান্তনা প্রদান প্রসঙ্গে তাঁর

আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ১/৫০৪}

(১) তাঁর আদর্শ ছিল না কবরসমূহ উঁচু করা, তার উপর ঘর তৈরী করা, পাথর-ইট ইত্যাদি দিয়ে গম্বুজের মত তৈরী করা। (২) তিনি আলী (রায়িৎ) -কে ইয়ামেন দেশে প্রেরণ করেন, যাতে সকল মুর্তি ভেঙ্গে চূর্ণ-বিচূর্ণ করে ফেলেন এবং সকল উঁচু কবরকে ভেঙ্গে সমান করে দেন। অতএব তাঁর আদর্শ হলো সকল উঁচু কবরকে ভেঙ্গে সমান করে দেয়। (৩) তিনি কবর চুনা করা, কবরের উপর ঘর তৈরী করা এবং কবরের উপর নাম-ঠিকানা লিখে রাখতে নিষেধ করেন। (৪) যে কবরের পরিচয় রাখতে চায়, তিনি তার উপর এক টুকরা পাথর রেখে দিতে বলতেন। (৫) তিনি কবরকে মসজিদ হিসেবে গ্রহণ করা এবং কবরের উপর বাতি প্রজ্বলন করা কঠোরভাবে নিষিদ্ধ করেন এবং এসব কর্মে লিঙ্গ লোকদের প্রতি অভিসম্পাত করেন। (৬) তাঁর আদর্শ ছিল কবরসমূহ অপমানিত বা পদদলিত না করা, কবরের উপর না বসা এবং তার উপর টেক না লাগানো এবং উহাকে মহৎ কিছু মনে না করা। (৭) তিনি সাহাবীদের কবর যিয়ারত করতেন তাদের জন্য দু'আ ও ক্ষমা প্রার্থনা করার লক্ষ্যে। আর কবর যিয়ারতকারীর জন্য এ দু'আ পাঠ করা সুন্নাত করেন :

السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين وإنما إن شاء الله بكم لا حظون  
نَسَلَ اللَّهُ لَنَا وَلَكُمُ الْغَافِيَةُ

উচ্চারণঃ আস্-সালামু আলাইকুম আহ্লাদ-দিয়ারি মিনাল মু'মিনীনা ওয়াল মুসলিমীন, ওয়া ইন্না ইনশা-আল্লাহ বিকুম্লাহিকুন, নাহ্তআলুল্লাহ লা-না ওয়া লাকুমুল আফিয়াহ !"-সহীহ মুসলিম,-অর্থাৎ, হে কবরের অধিবাসী মু'মিন-মুসলিমগণ ! তোমাদের প্রতি সালাম বর্ষিত হোক, আর আমরাও ইনশা-আল্লাহ তোমাদের সাথে মিলিত হবো, আমরা আল্লাহর নিকট আমাদের

জন্য এবং তোমাদের জন্য নিরাপত্তা প্রার্থনা করছি।' (৮) তাঁর আদর্শ ছিল মাইয়েতের শোকার্ত পরিবারকে সান্ত্বনা দেওয়া, কিন্তু সান্ত্বনা প্রদানের জন্য একত্রিত হওয়া এবং মাইয়েতের জন্য কবরের পার্শ্বে কিংবা অন্য কোথাও কোরআনখানী করা তাঁর আদর্শ ছিল না। (৯) তাঁর আদর্শ ছিল মাইয়েতের পরিবার যেন লোকদের খাবারের আয়োজনের কষ্ট না করে, বরং তিনি লোকদের নির্দেশ প্রদান করেনঃ তারা যেন মাইয়েতের শোকার্ত পরিবারের খাবারের আয়োজন করে।"

### (৯) যাকাত ও দান-সদকা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালার বিবরণ :

{যাদুল মাআদ : ২/৫}

#### (ক) যাকাত প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :-

(১) যাকাতের সময়-সীমা, পরিমাণ ও নেসাব এবং যাকাত কার উপর ফরয হবে এবং যাকাতের হকদার করা ? এসব বিষয়ে তাঁর আদর্শমালা সর্বাধিক পূর্ণাঙ্গ, যাতে ধনী-দরিদ্র উভয়ের কল্যাণের প্রতি বিশেষ দৃষ্টি রাখা হয়েছে এবং ধনীদের সম্পদে সেই পরিমাণ যাকাত ফরয করা হয়েছে যদ্বারা ফকীরের প্রয়োজন পূরণ হয় কারো প্রতি অবিচার করা ছাড়া। (২) যখন তিনি কোন ব্যক্তিকে যাকাতের হকদার বলে জ্ঞাত হতেন, তখন তাকে যাকাতের মাল হতে প্রদান করতেন, আর অপরিচিত কোন ব্যক্তি যার অবস্থা সম্পর্কে তিনি জ্ঞাত নন তাঁর নিকট যাকাতের মাল চাইলে, তিনি তাকে এ কথা বলার পর প্রদান করতেন যে, যাকাতের মালে ধনী ও সঙ্কুল উপার্জনকারী ব্যক্তির কোন অংশ নেই। (৩) তাঁর আদর্শ ছিল যাকাতের মাল ধনীদের থেকে সংগ্রহ করে সে দেশের দরিদ্রদের মাঝে বিতরণ করা, অতঃপর কিছু অতিরিক্ত হলে তাঁর নিকট মদীনায় নিয়ে আসলে তিনি তা বণ্টন করে দিতেন। (৮)

তিনি শুধু প্রকাশ্য মাল যথা চতুর্ষিংহ জম্বু ও জমি থেকে উৎপন্ন ফসলের যাকাত সংগ্রহ করার জন্যে দৃত প্রেরণ করতেন। (৫) তিনি উৎপাদিত শস্যের অনুমান করার জন্যে লোক প্রেরণ করতেন, যিনি খেঁজুর বাগানের খেঁজুর ও আঙুরের লতায় আঙুর অনুমান করতো, অতঃপর কত অসক্ত হবে {১ অসক্ত = ৬০ নববী সা', -আর ১ সা' = প্রায় আঢ়াই কেজী, সুতরাং ৫ অসক্ত = ৭৫০ কেজী নেসাব পূর্ণ হলে!}-অনুবাদক} অনুমান করে সেই পরিমাণ যাকাত নির্ধারণ করতো; (৬) তাঁর আদর্শ ছিল না ঘোড়া-গাধা, থচ্ছ এবং ত্রীতদাসের যাকাত গ্রহণ করা, অনুরূপ সজী, ফল-ফসলাদি যেগুলো তোল-ওজন করা হয় না এবং গুদামজাত করা হয় না, কিন্তু তিনি আঙুর ও পাতা খেঁজুরের যাকাত সংগ্রহ করতেন, তা তাজা হোক কিংবা শক্ত হোক এতে কেবল পার্থক্য করেননি। (৭) তাঁর আদর্শ ছিল না মানুষের উভয়-উভয় মালভূক্ত যাকাত হিসেবে নিয়ে নেয়া, বরং তিনি মধ্যম মাল গ্রহণ করতেন: (৮) তিনি সদকা গ্রহণকারী ফকীরকে তার সদকা বিত্তে করতে বিশেষ করতেন, কিন্তু ধনীর জন্য সদকার মাল সংক্ষিপ্ত করা জায়েস করেন যদি ফকীর তাকে তা হাদিয়্যাহ স্বরূপ প্রদান করে থাকে; (৯) তিনি বাস্তুগুলি মুসলিমানদের সার্থকার্থে সদকার মাল থেকে পরিশোধ করে নেন কিন্তু কোন গ্রহণ করতেন, আবার কখনো সদকার মাল তার মালিকদের কর্তৃত করে খণ্ড হিসেবে গ্রহণ করতেন। (১০) কোন ক্ষতি যাকাতের জন্য এলে তিনি তার জন্য এ বলে দোআ করতেনঃ হে মুহাম্মাদ! তার উটের মধ্যে বরকত দান কর!-সুনানে মাসাই, মাসাই ৩,৩০, বলতেনঃ عَلَيْهِ اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ হে আল্লাহ! তুমি তার প্রতি ৩,৩০, ৩,৩০ বোখারী ও সহীহ মুসলিম,

(খ) যাকাতুল ফিৎর প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : যাদুল মাআদ : ২/১৮

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম এক সা' করে খেঁজুর, ঘব, পনির ও কিশমিশ হতে সদকায়ে ফিৎর আদায় করা ফরয করেন। {‘নববী সা' = প্রায় আড়াই কেজি।’-অনুবাদক} (২) তাঁর আদর্শ ছিল সদকায়ে ফিৎর ঈদের সালাতের পূর্বে আদায় করা। তিনি ইরশাদ করেনঃ যে কেউ তা ঈদের নামাযের আগে আদায় করে তা হবে মাক্কাবুল যাকাতুল ফিৎর, আর যে কেউ তা সালাতের পরে আদায় করে, তা হবে শুধুমাত্র এক প্রকার দান-খায়রাত।”-সুনানে আবু দাউদ, (৩) তাঁর আদর্শ ছিল সদকাতুল ফিৎর বিশেষভাবে অভাবগ্রস্তদের মাঝে বন্টন করা, অর্থাৎ, তিনি তা যাকাতের হকদার আট প্রকারের উপর বন্টন করেননি।

(খ) নফল সদকা-খায়রাত প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ : ২/২১}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম স্বীয় মালিকানায় মানুষের মাঝে সর্বাধিক দানশীল ছিলেন, তিনি আল্লাহ প্রদত্ত নেআমতে সন্তুষ্ট হয়ে অধিক কমনা করতেন না এবং আল্লাহ প্রদত্ত নেআমতকে নগণ্য মনে করতেন না। (২) কেউ তাঁর নিকট কোন কিছু চাইলে, তিনি তাকে তা প্রদান করতেন কম হোক কিংবা বেশী হোক। (৩) তিনি দান করে দানগ্রহণকারী অপেক্ষা অধিক খুশী হতেন। (৪) তিনি কোন অভাবগ্রস্ত ব্যক্তি দেখলে তাকে নিজের উপর প্রধান্য দিতেন, কখনো স্বীয় খাদ্যদ্রব্য প্রদান করে, আবার কখনো স্বীয় পোষাক প্রদান করে। (৫) তাঁর উদারতা ও দানশীলতা দেখে তাঁর সঙ্গী-সাথীগণ নিজেদের উপর কারু হারাই ফেলতো। (৬) তিনি বিভিন্ন প্রকারের দান-খায়রাত করতেন, কখনো উপহারের মাধ্যমে, আবার কখনো সদকার মাধ্যমে, আবার

কখনো উপটোকনের মাধ্যমে, আবার কখনো কোন বস্তু ক্রয় করে বিক্রেতাকে ব্যবসা-পণ্য ও মূল্য উভয়টি দান করে, কখনো তিনি কোন বস্তু খণ্ড হিসেবে গ্রহণ করে তার চেয়ে অধিক পরিশোধ করতেন, আবার কখনো তিনি উপহার গ্রহণ করে তার চেয়ে অধিক প্রতিদান দিতেন।”

### (১০) সিয়াম বা রোয়া প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালার বিবরণ :

(ক) রমযানের রোয়া প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ২/৩০}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম চোখে চাঁদ দেখা কিংবা কোন সাক্ষ্যদাতার সাক্ষ্যবাণী ছাড়া মাহে রমযানের রোয়া শুরু করতেন না, নচেৎ শাবান মাসের গণনায় ত্রিশ দিন পূর্ণ করতেন। (২) ৩০ শে শাবানের রাত মেঘাচ্ছন্ন থাকার কারণে চাঁদ দেখা না গেলে, তিনি মাহে শাবানকে ৩০ দিন পূর্ণ করতেন এবং সন্দেহের দিন তথা মেঘাচ্ছন্ন শাবানের ৩০ তারিখ মাহে রমযানের প্রথম দিন হওয়ার সন্দেহে সেই দিন রোয়া রাখতেন না, আর না তার নির্দেশ দেন। (৩) তাঁর আদর্শ ছিল মাহে রমযানের ২৯ তারিখে রোয়া শেষ করা দু'জন লোকের শাওয়ালের চাঁদ দেখার সাক্ষ্যবাণীর মাধ্যমে। (৪) ঈদের নামাযের সময় অতিবাহিত হওয়ার পর দু'জন ব্যক্তি চাঁদ দেখার সাক্ষ্য প্রদান করলে তিনি রোয়া ছেড়ে দেন এবং সাহাবীদেরকে রোয়া ভেঙ্গে ফেলার নির্দেশ দেন, অতঃপর হিতীয় দিন সকালে ঈদের সালাত আদায় করেন। (৫) তিনি সূর্যাস্তের সাথে সাথে অনতিবিলম্বে ইফতার করতেন এবং তজ্জন্য উৎসাহ প্রদান করতেন, আর সেহরী খেতেন এবং তজ্জন্য উত্তুল্ল করতেন এবং সেহরী শেষ রাত পর্যন্ত বিলম্ব করে খেতেন এবং বিলম্ব করে সেহরী খাওয়ার জন্য উৎসাহ প্রদান করতেন। (৬) তিনি সালাত আদায়ের পূর্বে ইফতার করতেন এবং তিনি তাজা-পাকা খেজুর ছারা

ইফতার করতেন, তা না পেলে শুক্র খেঁজুর দ্বারা এবং তাও না পেলে কয়েক ঘোঁট পানি পান করতেন। (৭) তিনি ইফতার শেষে বলতেনঃ—  
 دَهْبَ الظَّمَاءِ وَبَيْتَ الْغَرْوُقَ وَبَيْتَ الْأَجْزَرِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ  
 উচ্চারণঃ যাহাবায় যামায় ওয়াব্তাল্লাতিল অরুক্ত, ওয়া সাবাতাল আজরু ইনশা-আল্লাহ।”-সুনানে আবু দাউদ,-অর্থাৎ, পিপাসা দূরীভূত হয়েছে, ধমনীগুলি সিক্ক হয়েছে এবং সাওয়াব প্রতিষ্ঠিত হয়েছে ইনশা-আল্লাহ। (৮) তাঁর আদর্শ ছিল মাহে রম্যানে বিভিন্ন প্রকারের ইবাদত অধিক পরিমাণে করা। মাহে রম্যানে জিবরীল (আঃ) তাঁর সাথে পর্যায়ক্রমে কোরআন পাঠদান করতেন। (৯) তাঁর আদর্শ ছিল মাহে রম্যানে অধিক পরিমাণে সদকা-খায়রাত, তিলাওয়াতে কোরআন ও ধিকর এবং ই'তেকাফ করা। (১০) তিনি রম্যানে কতিপয় ইবাদত বিশেষভাবে করতেন যা তিনি অন্য কোন মাসে করতেন না, তিনি কখনো সাওয়ে বেসাল, অর্থাৎ বিরতিহীন রোয়া রাখতেন, কিন্তু সাহাবীদেরকে তা থেকে বারণ করেন, তবে তাদেরকে সেহরী খাওয়ার সময় পর্যন্ত বিরতিহীন রোয়া রাখার অনুমতি দেন।”

(খ) রোয়া অবস্থায় জায়েয-নাজায়েয বিষয়াদি প্রসঙ্গে তাঁর  
 আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম সিয়াম পালনকারীকে অশ্লীল কথাবার্তা, গালি-গালাজ ও তার প্রত্তোন্ত্র এবং ঝগড়া-বিবাদ করা হতে ব্যর্থ করেন, বরং যদি কেউ তাকে গালি দেয়, তবে সে উত্তরে ‘আমি সিয়াম পালনকারী’ বলার নির্দেশ দিতেন।”-সহীহ বোখারী ও ঘূসলিয়, (২) তিনি মাহে রম্যানে সফরকালে কখনো রোয়া রাখেন, “যাবার কখনো রোয়া ছেড়ে দেন, অনুরূপ সাহাবীদেরকে সফরে রোয়া রাখ,” না রাখা উভয়ের অনুমতি দেন। (৩) তিনি সাহাবীদেরকে রোয়া

ভেঙ্গে ফেলার নির্দেশ দিতেন যখন তারা রণাঙ্গনে শক্রসেনার নিকটবর্তী হতো। (৪) তাঁর আদর্শ ছিল না কোন দূরত্ব বা সীমা নির্ধারণ করা যা অতিক্রম করার পর রোয়াদার রোয়া ছাড়বে। (৫) বরং সাহাবীগণ সফর শুরু করলেই রোয়া ছেড়ে দিতেন এলাকার ঘর-বাড়ী অতিক্রম করার চিন্তা-ভাবনা ছাড়া এবং তাঁরা বলেনঃ এটা তাঁর আদর্শমালা ও সুন্নাতের অন্তর্গত। (৬) কখনো স্ত্রী সহবাসজনিত অপবিত্র অবস্থায় তাঁর ফজর হয়ে যেতো, তখন তিনি ফজরের পর গোসল করতেন এবং রোয়া রাখতেন। (৭) তিনি মাহে রমযানে রোয়া অবস্থায় কখনো তাঁর কোন স্ত্রীকে চুম্ব দিতেন। (৮) তিনি রোয়া অবস্থায় মিসওয়াক করতেন এবং রোয়া অবস্থায় প্রচও গ্রীষ্মজনিত তাপ হ্রাস করার লক্ষ্যে স্বীয় মাথার উপর পানি ঢালতেন। (৯) তাঁর আদর্শ ছিল রোয়াদার ভুলবশতঃ পানাহার করলে তার থেকে কায়ার ভুক্তি প্রত্যাহার করে রোয়া পূর্ণ করার নির্দেশ দেয়া। (১০) তিনি রোগাক্রান্ত ব্যক্তি ও মুসাফিরের জন্য রোয়া না রেখে পরে কায়া করার অনুমতি দেন, অনুরূপ বিধান গর্ভবতী ও দুর্ভদ্বাত্রী মহিলাদের জন্য যদি তারা রোয়া রাখার দরক্ষ নিজেদের অথবা তাদের শিশুদের ক্ষতির আশংকা বোধ করে থাকে।”

(গ) নফল রোয়া প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালাঃ {যাদুল মাআদ}

(১) এ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা ছিল পূর্ণাঙ্গ ও উদ্দেশ্য হাসিলে শ্রেষ্ঠতম এবং আত্মার উপর সহজতর। তিনি কখনো এতো অধিক রোয়া রাখতেন যে, বলা হতোঃ হয়তো তিনি রোয়া আর ছাড়বেন না, আবার তিনি রোয়া ছেড়ে দিতেন এমনভাবে যে, বলা হতোঃ হয়তো তিনি সহসা আর রোয়া রাখবেন না, তিনি মাহে রমযান ব্যতীত অন্য কোন

মাসে পূর্ণ মাস রোযা রাখেননি এবং শাবান মাস ছাড়া আর কোন মাসে  
এত অধিক নফল রোযা রাখেননি, আর এমন কোন মাস অতিবাহিত  
হতো না যে মাসে তিনি অবশ্যই কয়েক দিন রোযা না রাখতেন। (২)  
তাঁর আদর্শ ছিল শুধু জুমআর দিনে রোযা রাখা অপছন্দ করা এবং তিনি  
প্রত্যেক সোম ও বৃহস্পতিবারে রোযা রাখার জন্য খুবই সচেষ্ট  
থাকতেন। (৩) তিনি আইয়ামে বীয় তথা প্রতি মাসের - ১৩, ১৪, ১৫  
তারিখে রোযা রাখা ছাড়তেন না, না সফরে না গৃহে অবস্থানকালে এবং  
তিনি আইয়ামে বীয়ে রোযা রাখার জন্য উৎসাহ প্রদান করতেন। (৪)  
তিনি প্রত্যেক মাসের শুরুতে তিন দিন রোযা রাখতেন। (৫) তিনি  
শাওয়ালের ছয় রোযা প্রসঙ্গে বলেনঃ রম্যানের সাথে শাওয়ালের ছয়টি  
রোযা রাখা সারা বছর রোযা রাখার সমতুল্য।"-সহীহ মুসলিম, আর তিনি  
রম্যানের পর আওরার (১০ ই মুহাররামের) দিনের রোযাকে অন্য যে  
কোন দিনের রোযা অপেক্ষা মহত্ত্বপূর্ণ মনে করতেন। (৬) তিনি  
আরফার (৯ ই যুলহাজ্জের) দিনের রোযা প্রসঙ্গে বলেনঃ উক্ত রোযা  
বিগত এক বছরের এবং আগামী এক বছরের পাপরাশিকে মোচন করে  
দেয়।"-সহীহ মুসলিম, তবে তাঁর আদর্শ ছিল আরফার দিন ময়দানে  
আরফায় অবস্থানকালে রোযা না রাখা। (৭) তাঁর আদর্শ ছিল না সারা  
বছর রোযা রাখা, বরং এ প্রসঙ্গে তিনি বলেনঃ যে কেউ সারা বছর রোযা  
রাখলো, অকৃতপক্ষে সে না রোযা রাখলো, আর না সে রোযা  
ছাড়লো।"-সুনানে নিসাই, (৮) তিনি কখনো নফল রোযার নিয়য়ত  
করতেন, অজ্ঞপর রোযা ছেড়ে দিতেন, আবার কখনো স্বীয় পরিবারের  
নিকট এসে জিজ্ঞেস করতেনঃ তোমাদের নিকট কি খাবারের কিছু আছে  
? যদি তারা উক্তরে বলতোঃ না, তখন তিনি বলতেনঃ তাহলে আমি  
সিয়াম পালন করলাম।"- সহীহ মুসলিম, (৯) তিনি বলেছেনঃ যদি

তোমাদের কাউকে খাবারের প্রতি আহবান করা হয় অথচ সে রোষাদার, তখন সে উভে বলবেং আমি সিয়াম পালন করছি।”

(ঘ) ই'তেকাফ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ২/৮২}

- (১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম রমজানের শেষ দশ দিন মসজিদে ই'তেকাফ করতেন, যতক্ষণ না আল্লাহ আয্যা-ওয়াজাল্লা তাঁকে উঠিয়ে নেন, তিনি একবার ই'তেকাফে ছিলেন না, অতঃপর তা শাওয়ালে কায়া করেন। (২) তিনি ‘লাইলাতুল কুদর’ তালাশ করার লক্ষ্যে একবার প্রথম দশ দিনে ই'তেকাফ করেন, তারপর মধ্যম দশ দিনে, তারপর শেষ দশ দিনে, অতঃপর যখন তিনি জেনে নিলেন যে, ‘লাইলাতুল কুদর’ শেষ দশ দিনে বিদ্যমান, তখন থেকে তিনি সর্বদা শেষ দশ দিনে ই'তেকাফ করতেন, যতক্ষণ না তিনি আল্লাহর নিকট প্রত্যাগমণ করেন। (৩) তিনি কখনই রোষা ছাড়া ই'তেকাফ করেননি। (৪) তাঁর নির্দেশে মসজিদে একটি ক্ষুদ্রাকৃতির তাঁরু স্থাপন করা হতো, আর তিনি তাতে নির্জনতা অবলম্বন করতেন। (৫) তিনি ই'তেকাফের ইচ্ছা করলে ফজরের নামায়ের পরেই প্রবেশ করতেন। (৬) তিনি ই'তেকাফ করলে তাঁর বিছনা-পাত্র ই'তেকাফস্ত্রলে রাখা হতো এবং তাতে তিনি একলা নির্জনে প্রবেশ করতেন। (৭) তিনি মানবিক প্রয়োজন ছাড়া ঘরে যেতেন না। (৮) তিনি স্বীয় মাথা উম্মুল মু'মিনীন আয়েশা (রায়িঃ) এর ঘরের দিকে বের করে দিতেন, তখন আয়েশা (রায়িঃ) তাঁর মাথা আঁচড়ে দিতেন যখন তিনি হায়েয অবস্থায থাকতেন। (৯) তিনি ই'তেকাফে থাকা অবস্থায তাঁর কোন কোন স্ত্রী সাক্ষাৎ করতে যেতেন, সাক্ষাৎ শেষে প্রত্যাবর্তন কালে তিনি তাকে এগিয়ে দেয়ার জন্যে বের হন, তখন রাত্রিবেলা ছিল। (১০) তিনি ই'তেকাফ থাকা

অবস্থায় তাঁর কোন স্ত্রীর সাথে সহবাস করতেন না, আর না কোন স্ত্রীকে চুম্ব ইত্যাদি দিতেন। (১১) তিনি প্রত্যেক বছর দশ দিন করে ইতেকাফ করতেন, কিন্তু যেই বছর তিনি মৃত্যুবরণ করেন, সেই বছর বিশ দিন ইতেকাফ করেন।”

### (১১) হজ্জ - ওমরাহ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালার বিবরণ :

{যাদুল মাআদ : ২/৮৬}

#### (ক) ওমরাহ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :-

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম চারবার ওমরাহ পালন করেন, (এক) হোদায়বিয়ার ওমরাহ, যখন মুশরিকরা তাঁকে মক্কায় প্রবেশ করতে বাধা দিয়েছিল, তখন তিনি হোদায়বিয়া নামক স্থানে হাদী যবেহ করেন এবং মাথা মুওন করে হালাল হয়ে যান। (দুই) ওমরাতুল কায়া, যা তিনি হোদায়বিয়ার সঙ্গি মোতাবেক পরবর্তী বৎসর আদায় করেছিলেন। (তিনি) যেই ওমরাহ তিনি হজ্জের সাথে আদায় করেছিলেন। (চার) তিনি জিয়িরয়ানা থেকে একটি ওমরাহ আদায় করেছিলেন, {যা হোনাইন যুদ্ধের সময় হয়েছিল।} (২) তাঁর জীবনে কোন ওমরাহ মক্কা হতে বর্হিগমণকালে ছিল না, বরং সবকয়টি ওমরাহ ছিল মক্কায় প্রবেশকালে। (৩) বৎসরে একাধিক ওমরাহ করা তাঁর থেকে অসামিত নেই, তিনি কখনই এক বৎসরে দু'বার ওমরাহ করেননি। (৪) তাঁর সকল ওমরাহ আদায় হজ্জের মাস সমূহে ছিল। (৫) তিনি বলেনঃ যাহুলে রম্যানে ওমরাহ আদায় হজ্জের সমতুল্য।”-সহীহ বোখারী, মুসলিম।

#### (খ) হজ্জে প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ২/৯৬}

(১) হজ্জ ফরয হওয়ার পর অন্তি বিলম্বে তিনি হজ্জ আদায় করেন এবং তিনি জীবনে একবার মাত্র হজ্জ করেন এবং তা ছিল হজ্জে

ক্ষেত্রান। (২) তিনি যোহরের নামাযের পর হজ্জের এহরাম বাঁধেন, অতঃপর তালবিয়া পাঠ করে বলেনঃ

لَبِيكَ اللَّهُمَّ لَبِيكَ لَبِيكَ لَبِيكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَبِيكَ إِنَّ الْحَمْدَ وَالشُّعْمَةُ لَكَ وَالْمُلْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ  
উচ্চারণঃ লাক্বাইকা-আল্পাহ্মা -লাক্বাইকা লা-শারীকা-লাকা  
লাক্বাইক, ইন্নাল-হামদা ওয়ান-নেঅমাতা লাকা ওয়াল মূলক, লা-  
শারীকা-লাক।”-সহীহ মুসলিম, - অর্থাৎ, আমি উপস্থিত হে আল্পাহ্ম ! আমি  
উপস্থিত, আমি উপস্থিত তোমার কোন শরীক-অংশীদার নেই আমি  
উপস্থিত, নিশ্চয়ই সমস্ত প্রশংসা এবং নেআমতসমূহ তোমার, আর  
সমূদয় রাজত্ব তোমার, তোমার কোন শরীক নেই।” আর তিনি এই  
তালবিয়া উচ্চস্বরে পাঠ করেন, যাতে তাঁর সাহাবীগণ শনতে পান। তিনি  
তাদেরকে উচ্চস্বরে তালবিয়া পাঠ করার নির্দেশ দেন এবং তিনি  
লাগাতার তালবিয়া পড়তে থাকেন। লোকেরা তাতে কম-বেশী করছিল,  
কিন্তু তিনি তাতে অসম্মতি প্রকাশ করেননি। (৩) তিনি এহরাম বাঁধার  
সময় সাহাবীদেরকে হজ্জের তিনি প্রকারের যে কোন একটি মনোনীত  
করার অনুমতি দেন, অতঃপর তিনি মক্কার নিকটবর্তী হলে হজ্জে ইফরাদ  
ও হজ্জে ক্ষেত্রানকারীদের মাঝে যাদের সাথে হাদী-কোরবানীর পশু ছিল  
না তাদেরকে হজ্জের এহরামের বদলে ওমরার নিয়্যাত করার উৎসাহ  
প্রদান করেন। (৪) তিনি উষ্ণীর উপর সাওয়ার হয়ে হজ্জ আদায় করেন,  
পাঞ্চি কিংবা হাওদা-ডুলীর মধ্যে নয় এবং খাদ্যদ্রব্য ও সফরের সামান  
তাঁর সাথেই ছিল। (৫) তিনি মক্কায় উপনীত হয়ে এ মর্মে নির্দেশ জারী  
করেন যে, যাদের সাথে হাদী-কোরবানীর পশু নেই তারা যেন হজ্জের  
এহরাম ভঙ্গ করে ওমরার নিয়্যাত করে এবং ওমরাহ্ম আদায়ের পর  
এহরাম থেকে হালাল হয়ে যায়, আর যাদের সাথে হাদী রয়েছে তারা  
যেন ওমরাহ্ম আদায়ের পর এহরাম অবস্থায় থাকে, অতঃপর তিনি

সওয়ারীতে আরোহন করে ‘যিতুয়া’ নামক উপত্যকায় অবতরণ করেন  
এবং সেখানে মাহে যিল হাজ্জার চতুর্থ তারিখ রবিবারের রাত কাটান  
এবং সেখানে ফজরের নামায আদায় করেন। অতঃপর গোসল করে  
দিনের বেলায় মক্কার হজ্জুনের দিকে অবস্থিত ‘সানিয়াতুল উলইয়া’-  
নামক এলাকা দিয়ে মক্কায় প্রবেশ করেন। অতঃপর তিনি মসজিদে  
প্রবেশ করেই বায়তুল্লাহর অভিযুক্তে রাওনা হন, তখন তিনি তাহিয়াতুল  
মসজিদ পড়েননি এবং হাজরে আসওয়াদের নিকট এসে তাকে স্পর্শ  
করেন এবং তার উপর ভীড় করেননি। অতঃপর বায়তুল্লাহকে বামে  
রেখে ডান পার্শ্ব দিয়ে তাওয়াফ শুরু করেন এবং কা'বার দরজায় কিংবা  
মীয়াবের নিচে অথবা কা'বা ঘরের পিছনে কিংবা চার কোনে কোন  
নির্দিষ্ট দু'আ পাঠ করেননি। তবে রুক্নে ইয়ামানী ও হাজরে  
আসওয়াদের মধ্যবর্তী স্থানে পৌছে এই আয়াতটি পাঠ করা তাঁর থেকে  
প্রমাণিত রয়েছে :-  
رَبَّنَا أَنْتَ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةٌ وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ -  
উচ্চারণঃ রাবনা আতিনা ফিদুনিয়া হাসানাহু ওয়াফিল আখিরাতে  
হাসানাহু ওয়াক্বিনা-আয়াবান্নার,-অর্থাৎ, “হে আমাদের প্রভু! আমাদেরকে  
ইহকালে ও পরকালে কল্যাণ দান কর এবং আমাদিগকে জাহান্নামের  
আগুনের আয়াব হতে রক্ষা কর।” এটা ছাড়া তাওয়াফের জন্যে আর  
কোন নির্দিষ্ট দোআ নির্ধারণ করেননি এবং তিনি এই তাওয়াফের প্রথম  
তিন চক্রে রমল করেন -অর্থাৎ, ছোট ছোট কদমে বা পদক্ষেপে দ্রুত  
চলেন এবং এই তাওয়াফে ‘ইযতিবা’ করেন -অর্থাৎ, পরিহিত চাদরের  
মধ্যভাগকে ডান কাঁধের নীচ দিয়ে চাদরের উভয় কোণ বাম কাঁধের  
উপর ধারণ করেন এবং ডান বাহু ও ডান কাঁধ খোলা রাখেন। যখনই  
তিনি হাজরে আসওয়াদের নিকটবর্তী হতেন তখন ‘আল্লাহু আকবর’  
বলে তার প্রতি ইশারা করতেন কিংবা হাতের ছড়ি দিয়ে স্পর্শ করতেন

এবং ছড়িকে চুম দিতেন। আরবী শব্দ ‘মেহজন’ মানে মাথা বাঁকা হাতের ছড়ি, আর রুকনে ইয়ামানীর নিকট পৌছে উহাকে হাত দিয়ে স্পর্শ করেন কিন্তু তাকে চুম দেননি, আর স্পর্শ করার পর হাতেও চুম দেননি, অতঃপর তাওয়াফ শেষে মাক্কামে ইবরাহিমের পিছনে এসে এ আয়াতটি পাঠ করেন :-

وَآتَيْخَذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مَحَصَّلًا

অর্থাৎ, “তোমরা মাক্কামে ইবরাহিমকে নামাযের স্থান হিসেবে গ্রহণ কর।”-সূরা বাক্সারাহ, আঃ ১২৫, এবং সেখানে দু’রাকাত নামায আদায় করেন তখন মাক্কামে ইবরাহিমী তাঁর ও বায়তুল্লাহুর মধ্যস্থলে ছিল, উক্ত দু’রাকাতে সূরা ফাতিহার পর ইখলাসের সূরাদ্বয় তথা ‘কুল ইয়া ইয়ুহাল কাফিরুন এবং কুল হয়ল্লাহু আহাদ’ পাঠ করেন, নামায শেষে হাজরে আসওয়াদের নিকটবর্তী হয়ে তাকে হাত দিয়ে স্পর্শ করেন, অতঃপর সাফা পাহাড়ের অভিমুখে যাত্রা করেন এবং সাফার নিকটবর্তী হলে এই আয়াতটি পাঠ করেন :-

\* إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَّابِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ أَلْبَيْتَ  
أَوْ أَغْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطْلُوَفْ بِيهِمَا وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَلَيْسَ  
اللَّهُ شَاكِرٌ عَلَيْسِمْ

(১০৮)

অর্থাৎ, “নিঃসন্দেহে ‘সাফা’ ও ‘মারওয়া’ আল্লাহর নির্দশনাবলীর অন্তর্গত, সুতরাং যে ব্যক্তি কাঁবা ঘরের ‘হজ্জ’ অথবা ‘উমরা’ পালন করে, তার জন্যে এতদুভয়ের মাঝে ‘সাঁঙ্গ’ করা দৃষ্টব্য নয়, বরং কোন ব্যক্তি স্বেচ্ছায় সৎকর্ম করলে, নিশ্চয়ই আল্লাহু আমলের সঠিক মূল্যায়নকারী, মহাজ্ঞানী।”-সূরা বাক্সারাহ, আঃ ১৫৮, তিনি বলেনঃ আমি সেখান -সাফা-

থেকেই আরম্ভ করবো যেখান থেকে আল্লাহ আরম্ভ করেছেন, অতঃপর সাফা পাহাড়ে আরোহণ করেন যেখান থেকে তিনি বায়তুল্লাহ দেখতে পান, তখন তিনি ক্ষেবলামুখি হয়ে আল্লাহর একত্ববাদের ঘোষণা দেন এবং তাকবীর বলে এ দু'আ পাঠ করেনঃ

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَوِيرٌ -

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ أَنْجَزَ وَعْدَهُ وَنَصَرَ عَبْدَهُ وَهُمْ الْأَحْزَابُ وَحْدَهُ

উচ্চারণঃ “লা-ইলাহা ইল্লাহ-ু ওয়াহ্দাহ লা-শারীকা লাহু, লাহুল মুলকু ওয়ালাহুল হামদু, ওয়াহ্যা আলা-কুলি শাহীয়িন-কুদাদীর, লা-ইলাহা ইল্লাহ-ু ওয়াহ্দাহ আনজায়া ওয়াদাহ, ওয়া নাসারা আব্দাহ, ওয়া হায়ামাল আহ্যাব ওয়াহ্দাহ।”-সুনানে আবু দাউদ, তিরমিয়ী, নাসাই, ইবনে মাজাহ, -অর্থাৎ, “আল্লাহ ছাড়া সত্যিকার কোন মাঝুদ নেই, তিনি এক ও একক তাঁর কোন শরীক নেই, সমগ্র রাজত্ব ও প্রশংসা তাঁরই, তিনি সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান।” আল্লাহ ছাড়া সত্যিকার কোন মাঝুদ নেই, তিনি এক ও একক, তিনি তাঁর অঙ্গীকার পূরণ করেছেন, তিনি তাঁর বান্দাকে সাহায্য করেছেন এবং তিনি একাই শক্ত সৈন্যদলকে পরাজিত করেছেন।” অতঃপর তিনি দু'আ করেন এবং তিনি অনুরূপ তিনবার করতঃ মারওয়া অভিমুখে অগ্রসর হন। অতঃপর দু'পাহাড়ের মধ্যবর্তী সমভূমিতে পৌছে দৌড়ে দ্রুত গতিতে উপত্যকা অতিক্রম করেন, আর তা হলো দুই সবুজ বাতির মধ্যবর্তী স্থান, তিনি পায়ে হেঠে সায়ী শুরু করেন, কিন্তু তাঁর উপর লোকদের অধিক ভীড় হলে তিনি সাওয়ারীর উপর আরোহণ করে সায়ী পূর্ণ করেন। আর তিনি মারওয়া পাহাড়ে পৌছে তাঁর উপরাংশে আরোহণ করেন, তখন তিনি ক্ষেবলামুখি হয়ে আল্লাহর একত্ববাদের ঘোষণা দেন এবং তাকবীর বলেন এবং অনুরূপ করেন যেরূপ তিনি করেছিলেন সাফা পাহাড়ের উপর, তারপর যখন

সপ্তম চক্রে মারওয়ার নিকটে সায়ী সমাপ্ত করেন, তখন তিনি জরুরীভিত্তিতে নির্দেশ জারী করেন যে, যাদের সাথে হাদী-কোরবানীর পশু নেই তারা যেন এহরাম থেকে পূর্ণরূপে হালাল হয়ে যায়, যদিও সে হজ্জে কেরান কিংবা ইফরাদের নিয়্যাত করে থাকে। আর যেহেতু তাঁর সঙ্গে হাদী ছিল, তাই তিনি এহরাম থেকে হালাল হননি এবং বলেনঃ যদি আমি আগে জানতাম যা পরে জেনেছি, তবে আমি হাদী-কোরবানীর পশু সঙ্গে নিয়ে আসতাম না, বরং হজ্জের এহরামকে ওমরার দ্বারা পরিবর্তন করে দিতাম।"-সহীহ বোখারী ও মুসলিম, আর তিনি মাথা মুণ্ডনকারীদের জন্যে তিনিবার দোআ করেন এবং চুল খাটোকারীদের জন্যে একবার। তিনি মুক্কায় অবস্থানকালে জিল-হাজ্জ মাসের ৮ তারিখ পর্যন্ত তাঁর বাসস্থানে নামাযসমূহ জামাআতের সাথে কসর করে আদায় করেন, তারপর তিনি ৮ তারিখের সকালে সাথীদেরকে নিয়ে মিনা অভিযুক্ত যাত্রা করেন এবং যারা এহরাম থেকে হালাল হয়ে গিয়ে ছিল তারা নিজ নিজ বাসস্থান থেকেই হজ্জের এহরাম বাঁধেন, তারপর মিনায় পৌছে যোহর ও আসরের নামায নির্দিষ্ট ওয়াক্তে আদায় করেন এবং সেখানে রাত্রি ধাপন করেন। ৯ তারিখের সূর্যোদয়ের পর আরাফা অভিযুক্ত যাত্রা করেন, তখন সাহাবীদের কেউ তালবীয়াহ পাঠ করছিল, আবার কেউ তাকবীর বলছিল, তিনি তা শুনছিলেন কিন্তু কারো উপর অসম্মতি প্রকাশ করেননি। অতঃপর নামিরায়ে পৌছে তিনি একটি গোলাকৃতির তাবুতে প্রবেশ করেন - যা তাঁর নির্দেশে তাঁর জন্যে স্থাপন করা হয়েছিল, মূলতঃ নামিরাহ নামক স্থান আরাফার অন্তর্গত নয়, বরং সেটি আরাফার পশ্চিমপ্রান্তে একটি এলাকার নাম। সূর্য ঢলা পর্যন্ত সেখানেই অবস্থান করেন, তারপর স্বীয় ‘ক্সাসওয়া’ নামক উষ্ণীর উপর আরোহণ করে ওরানাহ নামক উপত্যকায় গমন করেন এবং স্বীয়

উঞ্চির উপর বসে একটি মাহাত্ম্যপূর্ণ ভাষণ প্রদান করেন যাতে ইসলামের মৌলিক বিষয়াবলীর স্বীকৃতি প্রদান করেন এবং শিরক ও জাহিলীয়তার ভিত্তিসমূহ ধ্বনিয়ে দেন এবং যেসব বিষয়াবলী সকল ধর্ম ও মিহ্রাতে হারাম সেগুলোর নিষিদ্ধতার উপর তাকীদ প্রদান করেন এবং জাহিলী যুগের কুসংস্কার ও সুন্দকে নিজের পায়ের নিচে রাখেন, সেই খুৎবায় জনগণকে মহিলাদের প্রতি সদাচারণের নির্দেশ দেন। কোরআন-সুন্নাহকে দৃঢ়তার সাথে অবলম্বন করে চলার অসিয়াত করেন, তারপর তিনি সাহাবীদের থেকে স্বীকারোভিঃ গ্রহণ করেন যে, তিনি আল্লাহর পয়গাম তাদেরকে পরিপূর্ণভাবে পৌছে দিয়েছেন এবং আমানত সম্পূর্ণরূপে আদায় করেছেন এবং উম্মতকে নসীহত করেছেন, অতঃপর উক্ত স্বীকারোভিঃ উপর আল্লাহকে সাক্ষী রাখেন। তারপর খোৎবা শেষে বেলাল (রায়িঃ)-কে আযানের নির্দেশ দিলে তিনি আযান ও ইকামত দেন। তখন তিনি যোহরের নামায কসর করে দু'রাকাত আদায় করেন এবং তাতে নিন্মস্বরেঃ কেরাত পড়েন অথচ সেই দিন শুক্রবার ছিল। তারপর ইকামত দিয়ে আসরের নামায দু'রাকাত আদায় করেন। অথচ তখন তাঁর সঙ্গে মক্কার অধিবাসীগণও ছিল, কিন্তু তিনি তাদেরকে যোহর-আসরের নামায চার রাকাত পূর্ণ করার দির্দেশ দেননি, আর না তাদেরকে 'জ্ম'আ-তাকদীম' না করার হুকুম দেন। অতঃপর নামায শেষে তিনি সাওয়ারীতে আরোহণ করে আরাফাতের সীমার মধ্যে অবস্থান করার উদ্দেশ্যে গমন করেন। আরাফার দিন তাঁর রোবা রাখার ব্যাপারে লোকদের মাঝে সন্দেহ দেখা দিলে উম্মুল মু'মিনীন মায়মূনাহ্ (রায়িঃ) তাঁর নিকট একটি পাত্রে সদ্য দোহন করা দুধ পাঠিয়ে দেন, তখন তিনি আরাফায় অবস্থানরত ছিলেন - তিনি তা পান করেন এবং লোকগণ তা দেখতে ছিল। তিনি 'জাবালে রহমত' নামক পাহাড়ের

নিচে পাথর সমূহের নিকট ‘জাবালে মুশাত’-কে সম্মুখে রেখে ক্ষিবলামুখী হয়ে অবস্থান করেন। তিনি স্বীয় উন্নীর উপর সাওয়ার ছিলেন এবং তিনি সূর্যাস্ত পর্যন্ত আল্লাহর নিকট দোআ-প্রার্থনা ও কান্না-কাটি করতে থাকেন, তিনি লোকদেরকে ‘ওরানাহ’ নামক উপত্যকায় অবস্থান না করার নির্দেশ দেন এবং বলেনঃ আমি এখানে অবস্থান করছি, তবে আরাফার প্রান্তর সবই অবস্থানস্থল।”-সহীহ মুসলিম, তখন তিনি দোআ করার সময় ভিখারীর ন্যায় সীনা মুবারক পর্যন্ত হাত উত্তোলন করেন এবং ইরশাদ করেনঃ শ্রেষ্ঠতম দোআ হলো আরাফার দিনের দু’আ, আর আমি এবং আমার পূর্ববর্তী নবীগণ কর্তৃক উচ্চারিত শ্রেষ্ঠতম বাণী হলোঃ

إِلَهٌ وَحْدَةٌ لَا شَرِيكَ لَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ

উচ্চারণঃ “লা-ইলাহা ইল্লাহ-ু ওয়াহ্দাহু লা-শারীকা লাহু, লাহুল মুলকু ওয়ালাহুল হামদু, ওয়াহ্যো আলা কুলি শাইয়িন কুদীর।”-সুনানে তিরমিয়ী, আর যখন আরাফার দিনে সূর্যাস্ত হয়ে যায় এবং সূর্যাস্তের ব্যাপারটি নিশ্চিত হয় এভাবে যে, সূর্যের সোনালী রং শেষ হয়ে যায়, তখন তিনি ওসামা বিন যায়েদ (রায়িঃ)-কে সাওয়ারীর পিছনে আরোহণ করে ধীরস্থিরতার সাথে মুদ্দালিফার দিকে যাত্রা করেন এবং তিনি উন্নীর লেগাম নিজের দিকে টেনে রেখেন এমনভাবে যে, উহার মাথা সওয়ারীর কিনারায় যেন ঘোগ করছিলেন এবং তিনি বলছিলেনঃ “হে লোক সকল! তোমরা প্রশান্তি ও ধীরস্থিরতার সাথে চলো, কেননা সৎকর্ম তাড়াহড়া করার মধ্যে নয়।”-সহীহ বোখারী, এবং তিনি ‘আল-মা’য়েমাইন’ নামক রাস্তা দিয়ে প্রত্যাবর্তন করেন এবং তিনি ‘তারীকু-যাবু’ নামক রাস্তা দিয়েই আরাফায় প্রবেশ করেছিলেন, আর প্রত্যাবর্তন কালে তাঁর চলার গতি ছিল মধ্যম, কিন্তু যখন কোন বিস্তীর্ণ প্রান্তরে কিংবা ফাঁকা পথে উপনীত হতেন তখন দ্রুত গতিতে চলতেন এবং তিনি পথ অতিক্রম

কালে লাগাতার তালবিয়া পাঠ করছিলেন। তিনি পথিমধ্যে অবতরণ করে পেশাব করেন, তারপর হাঙ্কা অযু করে পথ চলেন এবং মাগরিবের নামায পড়েননি যতক্ষণ না তিনি মুয়দালিফায় পৌছেন। অতঃপর মুয়দালিফায় পৌছে নামাযের জন্য অযু করেন এবং বিলাল (রায়ঃ)-কে আযান ও ইকামতের নির্দেশ দেন। অতঃপর উন্নীর পিঠ হতে মাল-সামান রাখার এবং উটের পাল বাঁধার পূর্বেই মাগরিবের নামায তিনি রাকাত আদায় করেন, অতঃপর লোকসকল নিজ নিজ জায়গায় নিজেদের উট বসিয়ে দিলে আযান ছাড়া শুধু ইকামত দিয়েই এশার নামায কসর করে আদায় করেন এবং মাগরিব ও এশার মাঝে তিনি আর কোন নামায পড়েননি। তারপর তিনি ঘুমিয়ে পড়েন ফজর পর্যন্ত এবং সেই রাত জাঘত থাকেননি, তবে অর্ধরাত্রি যাপন করার পর পরিবারের দূর্বল লোকদেরকে মিনার দিকে যাত্রা করার অনুমতি প্রদান করেন এবং তাদেরকে নির্দেশ দেন তারা যেন জমরাতে কংকর নিষ্কেপ না করে যতক্ষণ না সূর্যোদিত হয়। অতঃপর ফজরের সময় হলে আযান ও ইকামত দিয়ে প্রথম ওয়াকেই ফজরের নামায আদায় করেন। তারপর সাওয়ারীতে আরোহণ করে মাশআরে হারামের নিকট গমণ করেন এবং লোকদের লক্ষ্য করে বলেনঃ “পুরো মুয়দালিফাই অবস্থানস্থল।”-সহীহ মুসলিম, তখন তিনি ক্লিবলামুখী হয়ে অধিক হারে আল্লাহর যিকর, তাকবীর, তাহ্লীল, দোআ-প্রার্থনা ও কাঁচ্চা-কাটি করতে থাকেন যে পর্যন্ত না প্রভাতের আলো অনেকটা ফর্সা হয়ে উঠে। অতঃপর সূর্যোদয়ের আগেই ফযল ইবনে আব্বাস (রায়ঃ)-কে সাওয়ারীর পিছনে বসায়ে মুয়দালিফা হতে মিনার দিকে যাত্রা করেন। ইতিমধ্যে ইবনে আব্বাস (রায়ঃ)-কে নির্দেশ দেন যে, তিনি জামরাতে নিষ্কেপ করার জন্য সাতটি কংকর বেছে নেন এবং তিনি সেগুলোতে ফুৎকার

করতে করতে বলেনঃ “তোমরা জমরাতে অনুরূপ ছোট ছোট কংকর নিক্ষেপ করো এবং ধর্মে অতিরঞ্জন করা হতে সতর্ক থাকো।”-সুনামে নাসাই ও ইবনে মাজাহ, আর তিনি ‘মুহাসুস’ নামক উপত্যকায় পৌছলে দ্রুত গতিতে তা অতিক্রম করেন। আর তিনি মধ্যম পথ দিয়ে চলেন যেটি সোজা জমরাতুল কোবরায় নিয়ে যায়। তিনি কংকর নিক্ষেপ করা পর্যন্ত তালবিয়াহু পাঠ করছিলেন। তিনি সূর্যোদয়ের পর উষ্ণীর উপর সাওয়ার অবস্থায় উপত্যকা হতে জামরাতুল আকাবা বা বড় জমরাতে পর পর সাতটি কংকর নিক্ষেপ করেন। তখন তিনি কাঁবা শরীফকে বাম দিকে এবং মিনাকে ডান দিকে রাখেন এবং প্রত্যেকটি কংকর নিক্ষেপের সময় ‘আল্লাহ-আকবর’-তাকবীর বলেন। অতঃপর মিনায় প্রত্যাবর্তন করে একটি মাহআয়পূর্ণ ভাষণ প্রদান করেন, যাতে কোরবানীর দিনের ফৌলত এবং মক্কার মান-মর্যাদা সম্পর্কে লোকদের অবহিত করেন এবং শাসকবর্গের ঘারা কোরআন-সুন্নাহ দ্বারা নেতৃত্ব দেয় তাদের কথা শোনা ও মান্য করার নির্দেশ দেন। তাদেরকে হজ্জের বিধি-বিধান শিক্ষা দেন, তারপর মিনায় পশু যবেহ করার স্থানে গমন করে নিজ হতে ৬৩ টি মোটা-তাজা উট কোরবানী করেন, উট যবেহ করার সময় সেগুলি দাঁড়ানো এবং বাম-পা বাঁধানো অবস্থায় ছিল, অতঃপর এক শত উটের অবশিষ্টগুলিকে যবেহ করার জন্য আলী (রায়িঃ)-কে নির্দেশ দেন। কোরবানীর পশুর গোশ্ত অভাবহস্ত-দরিদ্র লোকদের মাঝে বন্টন করে দিতে বলেন। কিন্তু কসাইকে তার মজদুরী হিসেবে কোরবানীর গোশ্ত দিতে নিষেধ করেন, তিনি আরো বলেনঃ পুরো মিনাই কোরবানীরস্থল এবং মক্কার গিরিপথসমূহ রাস্তা ও কোরবানীরস্থল। অতঃপর কোরবানীর পশু যবেহ করা শেষে নাপিতকে ডেকে পাঠান, নাপিত প্রথমে তাঁর মাথার ডান অর্ধাংশ মুড়ন করলে তিনি তা আবৃ ত্বালহা (রায়িঃ)-কে

প্রদান করেন, অতঃপর বাম অর্ধাংশ মুণ্ডন করলে তিনি চুলগুলো আবৃত্তালহা (রায়িঃ)-কে দিয়ে বলেনঃ “এগুলি জনগণের মাঝে বন্টন করে দাও।”-সহীহ বোখারী ও সহীহ মুসলিম। তিনি মাথা মুণ্ডনকারীদের জন্যে তিনিবার দু’আ করেন এবং চুল খাটোকারীদের জন্যে একবার, তখন উম্মুল মু’মিনীন আয়েশা (রায়িঃ) তাঁকে খুশবু মাখিয়ে দেন। অতঃপর যোহরের আগে সাওয়ারীতে আরোহণ করে মক্কা প্রত্যাবর্তন করেন এবং তাওয়াফে ইফায়াহ্ বা ফরয তাওয়াফ আদায় করেন। সেদিন অন্য কোন তাওয়াফ করেননি এবং তাওয়াফের সাথে সায়িও করেননি, (কেননা ক্ষারেন হাজীর জন্য তাওয়াফে ওমরাহ্ ও তাওয়াফে ইফায়াহ্ এবং একটি সায়ি যথেষ্ট, আর বিদায়ী তাওয়াফ তো খতুবত্তী মহিলা ছাড়া বহিরাগত সকল হাজীদের উপরই ওয়াজিব।”-অনুবাদক) তিনি ফরয তাওয়াফ কিংবা বিদায় তাওয়াফে ‘রমল’ করেননি, বরং শুধুমাত্র তাওয়াফে কুন্দুমে ‘রমল’ করেন, অতঃপর তাওয়াফ শেষে ঘ্যম্যমের নিকট আসেন তখন লোকেরা পানি পান করছিল, লোকেরা তাঁকে পানির পাত্র উঠিয়ে দিলে তিনি দাঁড়ানো অবস্থায় ঘ্যম্যমের পানি পান করেন। অতঃপর মিনায় ফিরে আসেন এবং মিনাতেই রাত্রি যাপন করেন। সেদিন যোহরের নামায কোথায় আদায় করেন, এ মর্মে মতানিক্য রয়েছে, ইবনে ওমর (রায়িঃ) এর বর্ণনায় তিনি সেদিন যোহরের নামায মিনাতে পড়েন, আর জাবের ও উম্মুল মু’মিনীন আয়েশা (রায়িঃ) বলেনঃ তিনি সেদিন যোহরের নামায মক্কাতেই পড়েন। অতঃপর ১১ তারিখের সকালে সূর্য পশ্চিম দিকে ঢলে যাওয়ার অপেক্ষা করেন, অতঃপর সূর্য ঢলার পর তিনি তাবু থেকে জমরাত অভিমুখে পায়ে হেঁটে যাত্রা করেন এবং সেদিন সাওয়ারীতে আরোহণ করেননি, সেখায় পৌছে প্রথমে মসজিদে খাইফের সন্নিকটে অবস্থিত প্রথম জমরাতে কংকর মারা শুরু করেন এবং তাতে একের পর

এক সাতটি কংকর নিষ্কেপ করেন এবং প্রত্যেক কংকরের সাথে ‘আল্লাহু  
আকবর’-তাকবীর বলেন। তারপর কিছুটা অগ্রসর হয়ে ক্রিবলামুখী হয়ে  
দাঁড়িয়ে দু’হাত উত্তোলন করে সূরা বাক্সারার সম্পরিমাণ দীর্ঘক্ষণ দু’আ-  
প্রার্থনা করেন। তারপর মধ্যম জমরায় পৌছে সেখানেও প্রথমবারের  
ন্যায় কংকর নিষ্কেপ করেন, তারপর কিছুটা সম্মুখে উপত্যকার দিকে  
সরে গিয়ে জমরাকে ডান দিকে রেখে ক্রিবলামুখী হয়ে দাঁড়িয়ে দু’হাত  
তুলে প্রায় প্রথমবারের ন্যায় দীর্ঘক্ষণ দু’আ-প্রার্থনা করেন। তারপর  
তৃতীয় জম্রাতুল আক্ষাবার প্রতি অগ্রসর হন এবং সেখানে পৌছে বাম  
দিকে উপত্যকা সংলগ্ন স্থানে গমন করেন এবং জম্রাকে সামনে রেখে  
এবং কাঁবা শরীফকে বাম দিকে এবং মিনাকে ডান দিকে রাখে অনুরূপ  
সাতটি কংকর নিষ্কেপ করেন, আর কংকর নিষ্কেপ সম্পন্ন করে ফিরে  
আসেন এবং সেখায় দাঁড়াননি। অধিক ধরণ হলো যে, তিনি যোহরের  
নামাযের পূর্বেই কংকর নিষ্কেপ করেছিলেন। অতঃপর ফিরে এসে  
নামায আদায় করেন। তবে আবাস (রায়িঃ)-কে হাজীদের পানি  
সরবরাহ করার দায়িত্ব পালনের উদ্দেশ্যে মিনার দিনগুলোতে মঙ্গায়  
রাত কাটানোর অনুমতি দেন। তিনি তাড়াতাড়ি করে ১২ তারিখে মিনা  
ত্যাগ করেননি, বরং বিলম্ব করে ‘আইয়্যামে তাশরীক্তের তিন দিনই  
জম্রাতগুলোতে কংকর নিষ্কেপ করেন। অতঃপর মুহাস্সাব উপত্যকায়  
এসে যোহর, আসর, মাগরিব ও এশার নামায আদায় করেন এবং অল্প  
কিছু সময় নিদ্রা যান। অতঃপর সাওয়ারীতে আরোহণ করে মঙ্গা পৌছে  
রাত সেহেরীর সময় বায়তুল্লাহর বিদায়ী তাওয়াফ করেন এবং এ  
তাওয়াফে ‘রমল’ করেননি, তখন উম্মুল মু’মিনীন সাফিয়্যাত্ ঝূতুবর্তী  
হয়ে পড়লে তার জন্য বিদায়ী তাওয়াফের হকুম শিথিল করেন, তাই  
তিনি বিদায় তাওয়াফ করেননি। সে রাতেই আয়েশার (রায়িঃ)

মনতুষ্টির জন্য তাঁর ভাই আব্দুর রাহমানকে সাথে নিয়ে ‘তান্যীম’ হতে এহরাম বেঁধে একটি ওমরাহ আদায় করেন। আয়েশা ওমরাহ শেষে রাতে ফিরে এলে তিনি সহাবীদেরকে সফরের নির্দেশ দেন, তখন সবাই মদীনা অভিযুক্ত যাত্রা করেন।”

(১২) হাদী, কোরবানী ও আকীকাহ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ : ২/২৮৫}

(ক) হাদী প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :- মকার হেরম শরীফে কোরবানীর জন্যে নির্দিষ্ট পশুকে হাদী বলা হয়।"-অনুবাদক} (১) রাসূলল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম উট ও ছাগলপাল হাদী হিসেবে প্রেরণ করেন এবং তাঁর স্ত্রীদের পক্ষ হতে হাদী হিসেবে গরু প্রেরণ করেন। তিনি হজ্জ ও ওমরার সময় এবং (হোদায়বিয়ার সন্ধি কালে) অবস্থান স্থলে হাদী জবেহ করেন। (২) তাঁর আদর্শ ছিল হাদী হিসেবে প্রেরিত ছাগলপালের গলায় বেড়ী লাগানো, সেগুলোর গলায় ছুরির আঘাতে দাগ করা নয়। তিনি স্বীয় হাদী প্রেরণের পর (এহরাম বাঁধার পূর্বমুহূর্ত পর্যন্ত) কোন হালাল বিষয়াদিকে নিজের উপর হারাম মনে করেননি। (৩) তিনি হাদী হিসেবে উট প্রেরণ করলে সেগুলিকে ‘তাকুলীদ’-গলায় বেড়ী লাগাতেন, বা ‘এশআর’ করতেন - অর্থাৎ, উটের ডান কুঁজে ছুরির আঘাতে সামান্য দাগ লাগাতেন। (৪) তিনি হাদী প্রেরণ করার সময় দৃতকে বলে দিতেন যে, কোন হাদী মৃত্যুযুক্তি হলে সেটি জবেহ করে দেবে, অতঃপর তার রক্তে স্বীয় জুতা রপ্তি করে তার উপরিভাগে রেখে দেবে, সে নিজে কিংবা সাথীবর্গের কেউ সে পশুর গোশ্ত ভক্ষণ করবে না, অতঃপর গোশ্ত অন্য লোকদের মাঝে বন্টন করে দেবে। (৫) তিনি হাদীতে সাহাবীদের অংশীদার করে দিতেন, উটে সাত ভাগ এবং গরুতে সাত

ভাগ। (৬) তিনি রাখালকে বিশেষ প্রয়োজনে অন্য সওয়ারী পাওয়া পর্যন্ত হাদীতে আরোহণ করার অনুমতি দেন। (৭) তাঁর আদর্শ ছিলঃ উটকে দাঁড়ানো ও বাম-পা বাঁধানো অবস্থায় নহর করা, তিনি নহর করার সময় ‘বিসমিল্লাহ’ ও ‘আল্লাহ আকবর’ বলতেন। (৮) তিনি নিজ হাতেই কোরবানীর পশু জবেহ করেন, আবার কখনো অন্যকে অবশিষ্টগুলি জবেহ করার দায়িত্ব প্রদান করেন। (৯) তিনি ছাগল-দুম্বা জবেহ করার সময় তাঁর এক পা দিয়ে ছাগল-দুম্বার পাঁজর দাবিয়ে রাখতেন, অতঃপর ‘বিসমিল্লাহি-আল্লাহ আকবর’ বলে জবেহ করেন। (১০) তিনি উম্মতকে কোরবানী ও হাদীর গোশ্ত খাওয়া ও জমা রাখার অনুমতি দিয়েছেন। (১১) তিনি কখনো হাদীর গোশ্ত বন্টন করে দিতেন, আবার কখনো বলেনঃ যার ইচ্ছা কিছু অংশ রেখে দেবে। (১২) তাঁর আদর্শ ছিল ওমরার হাদী জবেহ করা মারওয়া পাহাড়ের নিকটে, আর হজ্জে কেরানের হাদী জবেহ করা মিনাতে। (১৩) তিনি কখনই এহরাম হতে হালাল হওয়ার পূর্বে স্বীয় হাদী নহর করেননি, বরং তিনি শুধুমাত্র সূর্যোদয়ের পর এবং জমরাতে কংকর নিক্ষেপের পরই হাদী নহর করেন এবং সূর্যোদয়ের পূর্বে হাদী নহর করার অনুমতি দেননি।”

(খ) কোরবানী প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাওদ : ২/২৮৯}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম কখনই কোরবানী করা পরিত্যাগ করেননি এবং তিনি দু'টি দুম্বা দিয়ে কোরবানী করতেন এবং ঈদের নামাযের পর সেগুলো জবেহ করতেন। তিনি বলেনঃ আইয়্যামে তাশরীকু তথা ১১, ১২, ১৩ তারিখও কোরবানীর দিবস।”-মুসনদে আহমদ, (২) তিনি আরো বলেনঃ যে কেউ ঈদের নামাযের পূর্বে কোরবানী করলো, তার কোরবানী বলতে কিছুই হলো না, বরং স্টো

কেবল খাবার গোশ্ত হলো, যা সে নিজের পরিবার-পরিজনের জন্য আগাম ব্যবস্থা করলো।”-সহীহ বোখারী, মুসলিম, (৩) তিনি ছাগল - মেষ জাতীয় পশুর ছয় মাসের ছানা এবং পাঁচ বছর উত্তির্ণ উট, আর দু’বছর উত্তির্ণ গরু কোরবানী করার নির্দেশ দেন। (৪) তাঁর আদর্শ ছিল কোরবানীর জন্য সুন্দর ও কুটিমুক্ত পশু বাচাই করা। তিনি কান-কাটা, শিৎ-ভাঙ্গা, এক চোখ-কানা, নেংড়া, পা-ভাঙ্গা ও অতি দুর্বল পশু দিয়ে কোরবানী করতে নিষেধ করেন এবং তিনি চোখ-কান কুটিমুক্ত হওয়ার প্রতি লক্ষ্য করার নির্দেশ দেন। (৫) তিনি আরো নির্দেশ দেন, যে ব্যক্তি কোরবানী করার ইচ্ছা রাখে সে যেন যিল-হাজ্জ মাসের প্রথম দশক প্রবেশের পর নিজের নখ-চুলের কিছুই না কাটে। (৬) তাঁর আদর্শ ছিল ইদগাহে কোরবানী করা।”-সহীহ বোখারী, (৭) তাঁর আদর্শ ছিল একটি ছাগল এক পরিবারের পক্ষ হতে যথেষ্ট হবে বলে মনে করা, যদিও সংখ্যায় তারা একাধিক হয়ে থাকে।”

(গ) আক্ষীকা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ২/২৯২}

(১) সহীহ সনদে রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম থেকে প্রমাণিত যে, তিনি বলেছেনঃ প্রত্যেক নবজাত শিশু তার আক্ষীকার সাথে দায়বদ্ধ থাকে, যেটি তার পক্ষ থেকে সম্ম দিনে জবেহ করা হয় এবং তার মাথা-মুণ্ড করা হয় ও নাম রাখা হয়।”-সুনানে আবু দাউদ, তিরমিয়ী ও নাসাই, (২) তিনি আরো বলেছেনঃ ছেলের পক্ষ থেকে দু’টি ছাগল এবং মেয়ের পক্ষ থেকে একটি ছাগল জবেহ করা হবে।”-সুনানে আবু দাউদ ও সুনানে নাসাই,

**(১৩) ক্রয়-বিক্রয় ও লেন-দেন প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :**

{যাদুল মাআদ : ১/১৫৪ }

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম ক্রয় ও বিক্রয়

করেন, তবে নবুওয়াত লাভের পর তাঁর ক্রয় অধিক ছিল বিক্রয় অপেক্ষা, তিনি {মক্কায় কয়েক কীরাতের বিনিময়ে ছাগল-ভেড়া চরানোর} মজুরী করেন এবং অন্যকে মজুর নিয়োগ করেন, তিনি উকীল-প্রতিনিধি নিয়োগ করেন এবং অন্যের প্রতিনিধিত্ব করেন, তবে তাঁর প্রতিনিধি নিয়োগ অধিক ছিল তাঁর প্রতিনিধিত্ব করা অপেক্ষা। (২) তিনি নগদ মূল্যে ও বাকী মূল্যে ক্রয় করেন, তিনি নিজে সুপারিশ করেন এবং তাঁর নিকট সুপারিশ করা হয়, তিনি বন্ধক দিয়ে এবং বন্ধক ছাড়া ঝণ গ্রহণ করেন এবং তিনি ধার নেন। (৩) তিনি দান-খায়রাত করেন এবং দান গ্রহণ করেন, তিনি নিজে উপহার-উপটোকন প্রদান করেন এবং উপহার গ্রহণ করেন এবং তার প্রতিদান প্রদান করেন, আর উপহার গ্রহণের ইচ্ছা না হলে প্রদানকারীর নিকট অপারগতা প্রকাশ করেন, রাজা-বাদশাগণ তাঁর নিকট হাদীয়া-উপটোকন প্রেরণ করতো, তিনি তাদের হাদীয়া গ্রহণ করতেন এবং তা সাহাবীদের মাঝে বন্টন করে দিতেন। (৪) তাঁর লেন-দেন সর্বাধিক উত্তম ছিল, তিনি কারো থেকে কিছু ঝণ হিসেবে গ্রহণ করলে তার চেয়ে উত্তম পরিশোধ করতেন এবং তার ধন-সম্পদ ও পরিবার-পরিজনের জন্য বরকতের দোআ করতেন, তিনি একবার ঝণ হিসেবে একটি উট গ্রহণ করেন, অতঃপর তার মালিক কর্কশ ভাষায় তাঁর নিকট মূল্য পরিশোধের দাবী করলে সাহাবীগণ তাকে মার-ধর করার ইচ্ছা করেন, তখন তিনি বলেনঃ তাকে ছেড়ে দাও, কেননা হকদারের কথা বলার অধিকার রয়েছে।"-সহীহ বোখারী ও মুসলিম,

(৫) অঙ্গ-মূর্খদের কঠোরতা তাঁর ধৈর্য-ক্ষমাশীলতাকে আরো বৃদ্ধি করতো, তিনি রাগান্বিত ব্যক্তিকে নির্দেশ দেন, সে যেন নিজের রাগের অগ্নিক্ষুলিঙ্গকে অযুর পানির দ্বারা নিবিয়ে ফেলে এবং বসে পড়ে যদি সে দাঁড়ানো থাকে এবং শয়তান থেকে আল্লাহর নিকট আশ্রয়

প্রার্থনা করে। (৬) তিনি কারো উপর গর্ব-অহংকার করতেন না, বরং সাথীদের সামনে বিনয়-ন্যূনতা প্রকাশ করতেন এবং ছোট-বড় সবাইকে সালাম দিতেন। (৭) তিনি কখনো কৌতুক ও রসিকতা করতেন, তবে তিনি কৌতুক ও রসিকতায় সত্য বলতেন, তিনি কখনো ‘তাওরিয়া’ বা ইঙ্গিতে কথা প্রকাশ করতেন, তবে তিনি তাতে সত্য ছাড়া বলতেন না। (৮) তিনি একদা নিজেই দৌড় প্রতিযোগিতায় অংশ গ্রহণ করেন, নিজ হাতেই জুতা সেলাই করেন, নিজ হাতেই কাপড় বহন করেন, পানির ঢেলে তালি লাগান, ছাগলের দুধ দোহন করেন, কাপড় সেলাই করেন, নিজের ও পরিবার-পরিজনের খেদমত করেন এবং সাহাবীদের সঙ্গে মসজিদ নির্মাণ কাজে ইট বহন করেন। (৯) তাঁর বক্ষ কল্প্যাণের জন্য সৃষ্টির মধ্যে সর্বাধিক উন্মুক্ত ছিল, তাঁর অন্তর সর্বাধিক পবিত্র ছিল। (১০) তাঁকে দুঁটি বিষয়ের যে কোন একটি গ্রহণ করার এখতিয়ার দেয়া হলে তিনি সর্বদাই অপেক্ষাকৃত সহজতরটি গ্রহণ করতেন, যদি না হয় তা গুনাহৰ বিষয়। (১১) তিনি ব্যক্তিগত কোন বিষয়ে কখনো প্রতিশোধ গ্রহণ করেননি, তবে আল্লাহর বিধান লংগিত হলে শুধু আল্লাহর জন্যই প্রতিশোধ গ্রহণ করতেন। (১২) তিনি পরামর্শ দিতেন এবং পরামর্শ গ্রহণ করতেন, রোগীর দেখা-শোনা করতেন এবং জানায়ায় শরীক হতেন, লোকদের দাওয়াত গ্রহণ করতেন এবং বিধবা, অভাবঘন্ট দুর্বলদের অভাব পূরণের লক্ষ্যে তাদের সাথে হেঁটে যেতেন। (১৩) কেউ তাঁকে পছন্দনীয় কোন বস্তু উপহার দিলে তিনি তার জন্য দু'আ করতেন এবং বলেছেনঃ যে কেউ কারো প্রতি সদাচরণ করলো, অতঃপর সে ঐ আচরণকারীকে বললোঃ جزءاً خيرًا جزاً شرًا জাযাকা-ল্লাহ খাইরা ;-অর্থাৎ, আল্লাহ তোমাকে উন্নত বিনিময় দান করুক, তাহলে সে তার অত্যধিক প্রশংসা করেছে।”-সুনানে তিরমিয়ী,

## (১৪) বিবাহ-শাদী ও পারিবারিক জীবন-যাপন প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা ৪ {যাদুল মাআদ : ১/১৪৫}

(১) সহীহ্ সনদে রাসূল সাল্লাহুল্লাহ আলাইহি ওয়াসাল্লাম থেকে প্রমাণিত যে, তিনি বলেছেনঃ দুনিয়ার বস্ত্রসমূহ হতে নারী ও সুগান্ধিকে আমার নিকট পছন্দনীয় করা হয়েছে এবং নামাযের মধ্যে আমার চেষ্টের প্রশাস্তি রাখা হয়েছে, তিনি আরো বলেছেনঃ হে যুব সমাজ! তোমাদের মধ্যে যে সাধ্য রাখে সে যেন বিবাহ করে।”-সহীহ্ বোখারী, মুসলিম, তিনি আরো বলেছেনঃ তোমরা অত্যধিক মমতাময় ও অধিক সন্তান প্রসবকারিণী নারী বিবাহ করো।”-সুনানে আবু দাউদ, (২) তাঁর আদর্শ ছিল স্ত্রীদের সাথে সদয় ব্যবহার ও মহৎ চরিত্রময় জীবন-যাপন করা। তিনি বলতেনঃ তোমাদের মধ্যে সর্বোত্তম সেই ব্যক্তি যে, নিজের পরিবারের নিকট সর্বোত্তম, আর আমি আমার পরিবারের নিকট তোমাদের চেয়ে সর্বোত্তম।”-সুনানে তিরমিয়ী, ইবনে মাজাহ, (৩) স্ত্রীদের কেউ অবৈধ নয় এমন কোন বিষয় কামনা করলে, তখন তিনি তার সে বাসনা পূরণ করতেন। উম্মুল মু'মিনীন আয়েশা (রায়িঃ) নিকট আনসারী মেয়েরা গোপনে প্রবেশ করতেন, যারা তাঁর সাথে খেলা-ধুলা করতো। উম্মুল মু'মিনীন আয়েশা (রায়িঃ) পান করার পর তিনি পাত্র হাতে নিয়ে সেই স্থানে মুখ রেখে পান করেন যেখানে আয়েশা (রায়িঃ) মুখ রেখে পান করেছিলেন, তিনি কখনো তার কোলে টেক লাগতেন এবং কখনো তাঁর মাথা আয়েশা (রায়িঃ) -এর কোলে রেখে কোরআন তেলাওয়াত করতেন, অথচ কখনো তিনি হায়েয অবস্থায় হতেন, আবার কখনো তাকে হায়েয অবস্থায় ইজার পরিধান করতে আদেশ করতেন, অতঃপর তিনি ইজারের উপর দিয়ে তার শরীরের সাথে শরীর লাগিয়ে শয়ন

করতেন। (৪) তিনি আসরের নামায শেষে তাঁর স্ত্রীদের নিকট গমণ করে তাদের খোজ-খবর নিতেন, অতঃপর রাতে ঘার পালা তার সাথে রাত্রি যাপন করতেন। (৫) তিনি বিবিগণের মাঝে রাত যাপন এবং খোর-পোষ সমান করে বন্টন করতেন, কখনো তিনি কোন স্ত্রীর প্রতি হাত প্রসারিত করেন অন্য বিবিদের উপস্থিতিতে। (৬) তিনি স্ত্রীদের সাথে রাতের শেষভাগে ও প্রথমভাগে ঘৌন-মিলন করতেন, আর রাতের প্রথমাংশে স্ত্রী-সহবাস করলে কখনো গোসল করে ঘুমিয়ে যেতেন, আবার কখনো অযু করে ঘুমিয়ে পড়তেন, তাঁকে স্ত্রী-সহবাস ইত্যাদিতে ত্রিশ ব্যক্তির শক্তি প্রদান করা হয়েছিল। তিনি বলেনঃ সে ব্যক্তি অভিশাঙ্গ বা আল্লাহর রহমত থেকে বহিকৃত, যে নিজের স্ত্রীর পশ্চাতভাগ দিয়ে ঘৌনসঙ্গ করে। তিনি আরো বলেনঃ তোমাদের কেউ যদি স্ত্রী-সহবাসের পূর্বে বলেঃ

اللَّهُمَّ جَبَّنَّا الشَّيْطَانَ وَجَبَّنَّا الشَّيْطَانَ مَارِزَقْنَا

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা জান্নিব-নাশ শায়ত্বান, ওয়া জান্নিবিশ শায়ত্বানা মিম্মা রাযাকৃতানা, -অর্থাৎ, হে আল্লাহ! তুমি আমাদের থেকে শয়তানকে দূরে রাখো, আর আমাদেরকে তুমি (এ মিলনের ফলে) যে সন্তান দান করবে তার থেকেও শয়তানকে দূরে রাখো। তাহলে যদি সে মিলনের মাধ্যমে সন্তান গর্ভধারণ নির্ধারিত থাকে, তবে শয়তান কখনো তার ক্ষতি করতে পারে না।"-সহীহ বোখারী, (৭) তিনি বলেনঃ যখন তোমাদের কেউ কোন নারীকে বিবাহ করে অথবা দাস ক্রয় করে কিংবা চতুর্পদ জন্ম ক্রয় করে, তখন উহার ললাট ধরণ করে 'বিসমিল্লাহ' বলে এবং আল্লাহর নিকট তাতে বরকতের জন্যে দু'আ করে বলেঃ

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ خَيْرَهَا وَخَيْرَ مَا جَبَّنَّ مَا جَبَّنَّ عَلَيْهِ وَأَعُوْذُ بِكَ مِنْ شَرِّهَا وَمِنْ شَرِّ مَا جَبَّنَّ عَلَيْهِ

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা ইন্নি আসআলুকা খাইরাহা, ওয়া খাইরামা জুবিলাত্ আলাইহি, ওয়া আয়ুবিকা মিন শাররিহা ওয়া শাররিমা জুবিলাত্

আলাইহি !”-সুনানে আবু দাউদ,-অর্থাৎ, তোমার নিকট উহার কল্যাণের প্রার্থনা জানাই এবং তার সেই কল্যাণময় স্বভাবের ঘার উপর তাকে সৃষ্টি করা হয়েছে, আর আমি তোমার আশ্রয় চাই তার অনিষ্ট হতে এবং তার প্রবৃক্ষির অকল্যাণ হতে ঘার উপর তাকে সৃষ্টি করা হয়েছে। (৮) তিনি বিবাহিতদের জন্যে দু’আ করে বলতেনঃ

بَارَكَ اللَّهُ أَعْلَمُ وَبَارَكَ عَلَيْكَ وَجْمَعَ بَنِيكُمَا فِي خَيْرٍ

উচ্চারণঃ বারকাল্লাহু লাকা, ওয়া বারক আলাইকা, ওয়া জামাআ বাইনাকুমা ফী খাইরিন ।”-সুনানে আবু দাউদ, তিরমিয়ী, ইবনে মাজাহ, (৯) তিনি সফর কালে স্ত্রীদের মাঝে লটারী দিতেন, লটারীতে ঘার নাম উঠতো সে তাঁর সঙ্গে যেতো, অন্যদের জন্য সেই সময়টি গণনা করতেন না। (১০) তাঁর আদর্শ ছিল না গৃহ-বাসভবনের প্রতি অতিশয় মনোযোগ প্রদান করা, উচ্চতা বিশিষ্ট-দীর্ঘ করা, সাজিয়ে-নক্সা করা এবং সম্প্রসারিত করা। (১১) তিনি {সাওদাহ রায়আল্লাহু আনহা-কে} তালাক প্রদান করেছিলেন, অতঃপর তালাক প্রত্যাহার করে নেন, তিনি নিজের স্ত্রীদের নিকট এক মাস গমণ করবেন না বলে শপথ করে ‘ঈলায়ে মুয়াক্ত’ করেন, তবে তিনি কখনই ‘যিহার’ করেননি। {শরীয়াতের পরিভাষায় ‘যিহার’ মানে কোন ব্যক্তি তার স্ত্রীকে এ কথা বলা যে, তুমি আমার জন্য আমার মাতার পৃষ্ঠদেশের ন্যায় -হারাম, এটা তালাক অপেক্ষা কঠোরতর।”-অনুবাদক}

(১৫) পানাহার প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ১/১৪২}

(ক) আহার প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালার বিবরণ :

(১) যা কিছু খাবার উপস্থিত হতো তা তিনি ফিরিয়ে দিতেন না, আর যা কিছু মুওজুদ নেই তার জন্য তাকাল্লুপ করতেন না, বরং পবিত্র-হালাল বস্ত্রসমূহ হতে যা কিছু তাঁর সামনে পেশ করা হতো তা থেকে খেয়ে নিতেন। কিন্তু তাঁর রুচিসম্মত না হলে হারাম না বলে তা পরিত্যাগ

করতেন, রূচিসম্মত না হওয়া সত্ত্বেও কোন কিছু নিজের উপর জবরদস্তি করে খেতেন না। তিনি কখনই কোন খাবারে দুষ প্রকাশ করেননি, খাবার তাঁর রূচিসম্মত হলে খেয়েছেন, আর রূচিসম্মত না হলে পরিত্যাগ করেছেন, যেমন তিনি অভ্যন্ত না হওয়ায় ‘যাব’-সাঙা নামে এক প্রকার প্রাণী খাননি। (২) যা কিছু মুওজুদ থাকতো তা হতে তিনি আহার করতেন, আর কিছুই না পেলে তিনি ধৈর্যধারণ করতেন, এমনকি তিনি ক্ষুধার কারণে পেটে পাথর বাঁধেন, এক চাঁদ, দু’চাঁদ ও তিন চাঁদ অতিবাহিত হতো, কিন্তু তাঁর ঘরে আগুন প্রজ্বলন করা হতো না। (৩) তাঁর আদর্শ ছিল না যে, নিজেকে একই প্রকার খাবারের উপর অভ্যন্ত করে নেয়া -এমনভাবে যে, উহা ছাড়া অন্য কিছুই থাবেন না। (৪) তিনি মিষ্টি দ্রব্য ও মধু খেয়েছেন এবং তিনি এ দু’টি ভালবাসতেন। তিনি ভেঁড়া, দুম্বা ও মুরগীর গোশ্ত এবং হুবারা পাখির গোশ্ত, জঙ্গলী গাধার গোশ্ত, খরগোশ ও সমুদ্রীয় খাদ্য এবং ভেঁনা খাদ্য খেয়েছেন। কাঁচা খেজুর ও শূকনা খেজুর খেয়েছেন। তিনি ‘সারীদ’-অর্থাৎ, গোশ্ত ও রুটি মেশানো এক প্রকার উপাদেয় খাবার খেয়েছেন। তিনি যায়তুনের তৈল দিয়ে রুটি খেয়েছেন। তিনি তাজা খেজুরের সাথে খিরা খেয়েছেন। তিনি রান্নাকৃত কদু খেয়েছেন এবং তিনি সেটি পছন্দ করতেন। তিনি ডেকচিতে অবশিষ্ট শূকনা গোশতের টুকরা খেয়েছেন একই তিনি দুধের সর দিয়ে খেজুর খেয়েছেন। (৫) তিনি গোশ্ত পছন্দ করতেন এবং তাঁর নিকট অত্যধিক পছন্দনীয় ছিল বকরীর বাহু ও অগ্রবর্তী অংশ। (৬) তিনি স্বদেশের নবাগত ফল খেতেন এবং উহা হতে আত্মরক্ষা করতেন না। (৭) অধিকাংশ সময় তাঁর খাবার যমীনের উপর দস্তরখানে রাখা হতো। (৮) তিনি ডান-হাতে আহার করার নির্দেশ দিতেন এবং বাম-হাতে খায় খেতে নিষেধ করতেনঃ শয়তান বাম-হাতে খায়

এবং বাম-হাতে পান করে।"-সহীহু মুসলিম, (৯) তিনি তিনি আংশ্লে আহার করতেন এবং তিনি আহার শেষে আংশ্ল চেটে খেতেন।"-সহীহু মুসলিম, (১০) তিনি হেলান দিয়ে খাবার খেতেন না।"-সহীহু বোখারী, আর হেলান বা ঠেস্ লাগানো তিনি প্রকারে হয়ে থাকেঃ- (১) একপার্শ্বে ঝুঁকে আহার করা, (২) চারজানু হয়ে বসে আহার করা, (৩) এক হাতের উপর ঠেস্ দিয়ে বসে অপর হাতে আহার করা, উক্ত তিনি প্রকারই নিন্দিত। তিনি উভয় হাঁটু খাড়া অবস্থায় পাছার উপর বসে আহার করতেন এবং বলেনঃ আমি বসি যেভাবে বসে ক্রীতদাস এবং আমি আহার করে থাকি যেভাবে আহার করে ক্রীতদাস। (১১) যখন তিনি খাবারে হাত রাখতেন তখন بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ 'বিসমিল্লাহু' বলতেন এবং তিনি আহারকারীকে 'বিসমিল্লাহু' বলার নির্দেশ দিতেন, তিনি আরো বলেনঃ যখন তোমাদের কেউ খাবার খায় তখন শুরুতে যেন 'বিসমিল্লাহু' বলে, আর যে শুরুতে 'বিসমিল্লাহু' বলতে ভূলে গেলো সে যেন বলেঃ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ 'বিসমিল্লাহু' ফী আওয়ালিহী ওয়া আখিরিহী।"-  
সুনানে তিরমিয়ী, -অর্থাৎ, শুরুতে ও শেষে আল্লাহর নামে। (১২) তিনি বলেনঃ যে খাবারে আল্লাহর নাম নেয়া হয় না, শয়তান তাকে নিজের জন্য হালাল করে নেয়।"-সহীহু মুসলিম, (১৩) তিনি খাবার খেতে বসে মেহমানদের সাথে কথা বলতেন এবং তাদের উপর বারংবার খাবার পেশ করতেন দানশীলদের ন্যায়। (১৪) যখন তাঁর সামনে হতে দস্ত রখান উঠানো হতো, তখন তিনি বলতেনঃ

الْحَمْدُ لِلّٰهِ كَثِيرًا طَيْبًا مُبَارَكًا فِيهِ عَيْرَ مَكْفُونٍ وَلَا مَوْدُعٌ وَلَا مُسْتَغْنَى عَنْهُ رَبُّنَا

উচ্চারণঃ আল-হামদু লিল্লাহু হামদান কাসীরান ত্বাইরেবান মুবারাকান  
ফীহ, গাইরা মুকফিয়ী, ওয়ালা-মূয়াদ্দায়ীন, ওয়ালা-মুহতাগনা আনহু  
রাকবানা।"-সহীহু বোখারী, -অর্থাৎ, পাক-পবিত্র, বরকতময় অনেক অনেক

প্রশংসা আল্লাহর জন্য, হে আমাদের প্রভু! যে খাদ্য হতে নির্ণিত হতে পারবো না, তা কখনই চিরতরে বিদায় দিতে পারবো না এবং তা হতে অমুখাপেক্ষীও হবো না। (১৫) তিনি কারো নিকট পানাহার করলে তাদের জন্যে দু'আ না করা পর্যন্ত বের হতেন না এবং বলতেনঃ

أفطِرْ عَنْكُمُ الصَّابِئُونَ وَأكُلْ طَعَامَكُمُ الْأَبْرَارُ وَصَلَّتْ عَلَيْكُمُ الْمَلَائِكَةُ

উচ্চারণঃ আফতারা এন্দাকুমুস সায়েমূন, ওয়া-আকালা ত্বাআমাকুমুল আবরার, ওয়া-স্বাল্লাত্ আলাইকুমুল মালাইকা।"-সুনানে আবু দাউদ, অর্থাৎ, তোমাদের সাথে ইফতার করলো রোয়াদারগণ, তোমাদের আহার গ্রহণ করলো সৎ লোকগণ এবং তোমাদের জন্য শান্তি কামনা করলো ফেরেশ্তাগণ। (১৬) যদি কেউ মিসকীন-অভাবগ্রস্ত লোকদের মেহুমানদারী করতো তিনি তার জন্যে দোআ করতেন এবং তার প্রশংসা করতেন। (১৭) তিনি ছোট কিংবা বড়, স্বাধীন কিংবা ক্রীতদাস, বেদুঈন কিংবা বিনদেশী যে কারো সাথে বসে পানাহার করতে ঘৃনা করতেন না। (১৮) রোবারত অবস্থায় তাঁর সামনে খাবার পেশ করা হলে তিনি বলতেনঃ আমি রোয়াদার।"-সহীহ বোখারী, মুসলিম, এবং মেহুমানের প্রতি নির্দেশ জারী করেন যে, যদি সে রোয়াদার হয়, তাহলে যেন মেজবানের জন্যে দোআ করে, আর যদি সে রোয়াদার না হয় তাহলে যেন আহার করে।"-সহীহ মুসলিম, (১৯) কেউ বিশেষভাবে খাবার তৈরী করে তাঁকে দাওয়াত দিলে, তখন তাঁর সাথে অন্য কেউ এসে শামিল হলে, তিনি মেজবানকে তার সম্পর্কে অবহিত করে বলতেনঃ এই ব্যক্তি আমাদের সাথে এসেছে, তোমার ইচ্ছা হলে তাকে অনুমতি দিতে পার, নতুবা তুমি চাইলে সে চলে যাবে।"-সহীহ বোখারী, (২০) সাহাবীদের কেউ কেউ তাঁর নিকট অভিযোগ করলো যে, তারা পানাহার করে পরিত্বষ্টি লাভ করে না, তখন তিনি তাদেরকে নির্দেশ

প্রদান করেন যে, তোমরা বিচ্ছিন্নভাবে না হয়ে একত্রে খাবার খাও এবং আল্লাহর নাম লও তোমাদের খাদ্যে বরকত হবে।”-সুনানে আবু দাউদ, (২১) তিনি বলেছেনঃ আদম-সন্তান পেটের চেয়ে অধিক নিকৃষ্ট কোন পাত্র পূর্ণ করেনি, তার জন্যে কয়েকটি লোকমাই যথেষ্ট ছিল, যদ্বারা স্থীর পিট সোজা রাখবে, আর অত্যধিক প্রয়োজন হলে এক-ত্রিয়াৎশ খাবারের জন্য, এক-ত্রিয়াৎশ পানীয় প্রাণের জন্য এবং এক-ত্রিয়াৎশ শ্বাস-প্রশ্বাসের জন্য।”-সুনানে তিরমিয়ী, (২২) একদা তিনি ঘরে প্রবেশ করে খাবার তালাশ করে কিছুই পেলেন না, তখন তিনি বললেনঃ

اللَّهُمَّ أطْبِعْ مَنْ أطْعَنْتِي وَأَسْقِ مَنْ سَقَتِي

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা আত্মায়িম মান-আত্মামানী, ওয়া আস্কি মান-সাক্ষানী।”-মসনাদে আহুমদ, -অর্থাৎ, হে আল্লাহ! যে আমাকে আহার করাবে তুমি তাকে আহার করাও, আর যে আমাকে পান করাবে তুমি তাকে পান করাও।”

### (খ) পান করা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালার বিবরণঃ

(১) পান করা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা ছিল সর্বাপেক্ষা পূর্ণাঙ্গ, যাতে স্বাস্থ্যের হেফায়ত হয়। ঠাণ্ডা-মিষ্ঠি পানীয় তাঁর নিকট সর্বাধিক পছন্দনীয় ছিল। তিনি কখনো খালেস দুধ পান করতেন, আবার কখনো পানি-মিশ্রিত দুধ, তিনি দুধ পান করে বলতেনঃ

اللَّهُمَّ بارِثْ لَنَا فِيهِ وَزِدْنَا مِنْهُ

আল্লা-হুম্মা বারিক লানা-ফীহ, ওয়াযিদনা-মিন্হ,- অর্থাৎ, হে আল্লাহ! তুমি আমাদের এই খাদ্যে বরকত দাও এবং ইহা আরো বেশী করে দাও,- নিঃসন্দেহে এমন কোন বস্তু নেই যা খানা-পিনার জন্য যথেষ্ট হতে পারে একমাত্র দুধ ব্যতীত।”-সুনানে তিরমিয়ী, (২) তাঁর আদর্শ ছিল না যে, খাবারের উপর পান করা, তাঁর জন্যে রাতের প্রথমভাগে ‘নবীয়’ বানানো হতো এবং তিনি উহা সকালে এবং আগামী রাতে এবং দ্বিতীয়

দিনে ও রাতে এবং তৃতীয় দিন আসর পর্যন্ত পান করতেন, অতঃপর অবশিষ্টগুলি খাদেমকে পান করাতেন অথবা চেলে দিতে নির্দেশ দিতেন। উক্ত হাদীসে বর্ণিত আরবী শব্দ 'নাবী' মানে পানিতে পাকা খেজুর চেলে রেখে তা মিষ্টি করা, তিন দিন পর নেশান্দ্রব্যে পরিণত হওয়ার আশকায় তিনি উহা পান করতেন না। (৩) তাঁর অভ্যাসগত আদর্শ ছিল বসাবস্থায় পান করা এবং যে দাঁড়ানো অবস্থায় পান করে তাকে তিনি ধর্মক দেন, তবে তিনি একদা দাঁড়ানো অবস্থায় পান করেন, কেউ বলেনঃ তা বিশেষ প্রয়োজনে ছিল, আর কেউ বলেনঃ নিষেধাজ্ঞা রহিত করার জন্য ছিল, আবার কেউ বলেনঃ উভয়টি জায়েয় ঘোষণা করার জন্য ছিল। (৪) তিনি পানি পান করতে তিনবার নিঃশ্বাস নিতেন এবং বলতেনঃ উহা অধিক ত্বক্ষিদায়ক, অধিক হ্যমকারী এবং অধিক উপকারী।"-সহীহ মুসলিম, এখানে তিনি তিনবার নিঃশ্বাস নিতেন মানে, তিনি পাত্রের বাহিরে নিঃশ্বাস ফেলতেন যেরূপ অন্য বর্ণনায় রয়েছে তিনি বলেছেনঃ যখন তোমাদের কেউ পান করে তখন যেন পাত্রের মধ্যে নিঃশ্বাস না ফেলে, বরং নিঃশ্বাস ফেলার সময় মুখ থেকে পাত্র সরিয়ে নিবে।"-সুনানে তিরমিয়ী, ইবনে মাজাহ, তিনি পাত্রের ফাটল দিয়ে কিংবা মশকের মুখে মুখ লাগিয়ে পান করতে নিষেধ করেন। (৫) তিনি 'বিসমিল্লাহ'-বলতেন যখন পান করতেন, আর তিনি 'আল-হামদুলিল্লাহ'-বলতেন যখন পান শেষ করতেন এবং বলেনঃ আল্লাহ্ সেই বান্দার উপর রায়ী হন যে খাবার আহার করলে 'আল-হামদুলিল্লাহ'- বলে এবং পানীয় পান করলে 'আল-হামদুলিল্লাহ'- বলে।"-সহীহ মুসলিম, (৬) তাঁর জন্যে মিষ্টি পানি আনা হতো, ভাল-উত্তম পানি যা লবণাঙ্গ নয় এবং তা থেকে তিনি গতকালের পুরানোটি গ্রহণ করতেন। (৭) তিনি পান করার পর অবশিষ্ট অংশ ডানে উপস্থিত

ব্যক্তিকে দিতেন যদিও তাঁর বামে কোন প্রবীণ ব্যক্তি থাকে। (৮) তিনি খাবার পাত্র ঢেকে রাখতে নির্দেশ দিতেন, যদিও এক টুকরা কাঠ দিয়ে হয় এবং তিনি ‘বিসমিল্লাহ’-বলে ‘মশকের’-পানির পাত্রের মুখ বন্ধ করতেন। আরবী ‘ই-কা’-শব্দের অর্থ হলোঃ পাত্রের মুখ বন্ধ করা।”

### (১৬) ইসলামের দাওয়াত প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালার বিবরণ :

{যাদুল মাআদ : ৩/১১ -৮৮}

(১) তিনি দিনে ও রাত্রে এবং প্রকাশ্যে ও গোপনে মানুষকে আল্লাহর দিকে আহ্বান করতেন, তিনি নবুওয়াতের প্রথমভাগে তিনি বছর মুক্তায় গোপনীয়ভাবে আল্লাহর প্রতি আহ্বান করেন, অতঃপর আল্লাহর বাণী :-

فَاصْدِعْ بِمَا شُوئِرْتْ وَأَغْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ

অর্থাৎ, “তুমি যে বিষয়ে আদিষ্ট হয়েছো, তা প্রকাশ্যে প্রচার কর এবং মুশরিকদের উপেক্ষা কর।”-সূরা হিজর, আঃ ৯৪, এই আয়াত অবতীর্ণ হলে তিনি প্রকাশ্যে দ্বীনের দাওয়াত ও তাবলীগ আরম্ভ করেন এবং আল্লাহর পথে কোন নিন্দুকের নিন্দার পরোয়া করেননি, বরং ছোট-বড়, স্বাধীন-ক্রীতদাস, নারী-পুরুষ ও জিন-ইনসান সবাইকে আল্লাহর দিকে আহ্বান করেন। (২) মুক্তায় তাঁর সাহাবীদের উপর নিপীড়ন কঠোরতর হয়ে উঠলে তিনি তাদেরকে হাবশায় হিজরত করার অনুমতি প্রদান করেন। (৩) তিনি তায়েফ গমন করেন এ আশায় যে, তায়েফবাসী ইসলাম গ্রহণ করে তাঁর সাহায্য করবে, তাই তিনি সেখানে পৌছে তাদের দ্বীনের প্রতি দাওয়াত দেন, কিন্তু সাহায্য-সহযোগীতাকারীরপে কাউকে পেলেন না, বরং তারা তাঁকে সর্বাপেক্ষা কঠিন কষ্ট দিলো এবং তারা তাঁর সাথে একুপ মন্দ আচরণ করলো যা অন্য কেউ করেনি,

অবশেষে তারা তায়েফ হতে তাঁকে মক্কার দিকে বহিক্ষার করলো, অতঃপর তিনি মোত্তাম ইবনে আদীর আশ্রয়ে মক্কায় প্রবেশ করেন। (৪) তিনি মক্কায় দশ বছর পর্যন্ত প্রকাশ্যে দীনের দাওয়াত দিতে থাকেন, তিনি প্রত্যেক বছর হজ্জের মৌসুমে নতুন উদ্যমে ইসলামের দাওয়াত শুরু করতেন এবং হাজীদের তাবুতে গিয়ে তাদের ইসলামের দাওয়াত দিতেন এবং ‘অকায়, মেজিন্নাহ ও ফিল-মজায়’ প্রভৃতি মেলা মৌসুমে গিয়ে ইসলামের দাওয়াত দিতেন, এমনকি তিনি আরবের বিভিন্ন গোত্র ও তাদের অবস্থান-স্থল প্রসঙ্গে জিজ্ঞাসাবাদ করতেন। (৫) অতঃপর মিনার পাহাড়ী এলাকায় মদীনার ‘খায়রাজ’ গোত্রের ছয় জন লোকের সাথে দেখা হয়, তিনি তাদেরকে ইসলামের দাওয়াত দিলে তারা সবাই ইসলাম গ্রহণ করে ধন্য হয়, অতঃপর তারা মদীনায় প্রত্যাবর্তন করে লোকদেরকে ইসলামের পথে দাওয়াত দিতে থাকে, ফলে মদীনার ঘরে ঘরে দীনের দাওয়াত ছড়িয়ে পড়ে, বস্তুতঃ মদীনায় এমন কোন ঘর বাকী ছিল না যাতে ইসলাম প্রবেশ করেনি। (৬) পরবর্তী বছর হজ্জ মৌসুমে তাদের ১২ জন লোক আসে, তিনি তাদেরকে মিনার আকাবার কাছে সাক্ষ্যাতের ওয়াদা দেন, অতঃপর তারা জামরায়ে আকাবার নিকট একত্রিত হয়ে আল্লাহর রাসূলের নিকট বাইয়াত করেন, বাইয়াতের দফাসমূহ ছিলো :- তারা ভাল-মন্দ সকল অবস্থায় তাঁর কথা শনবে এবং মানবে, তাঁর জন্যে নিজেদের ধন-সম্পদ ব্যয় করবে, সৎ কাজের আদেশ এবং অসৎ কাজ হতে বারণ করবে, আল্লাহর পথে উঠে দাঁড়াবে এবং আল্লাহর ব্যাপারে কোন নিন্দুকের নিন্দার পরোয়া করবে না, তারা তাঁর সাহায্য করবে এবং নিজেদের প্রাণ, সন্তান-সন্ততি এবং পরিবারের হেফ্যতের মতোই তাঁর হেফ্যত করবে এবং পুরক্ষার স্বরূপ তাদের জন্য রয়েছে জান্নাত। অতঃপর

তারা মদীনায় ফিরে যায়, তখন তিনি তাদের সাথে ‘আন্দুল্লাহ্ ইবনে উম্মে মাক্তূম ও মুস্তাব ইবনে ওমাইর’ (রায়িঃ)-কে কোরআন শিক্ষা ও দীনের দাওয়াত প্রদানের জন্যে মদীনায় প্রেরণ করেন, ফলে তাদের দাওয়াতে অনেক লোক ইসলাম গ্রহণ করে, যাদের মধ্যে ছিল ‘অছাইদ ইবনে খুয়াইর ও সাদ ইবনে মুআয়’ (রায়িঃ)। (৭) অতঃপর তিনি মুসলমানদের মদীনায় হিজরত করে চলে যাওয়ার অনুমতি প্রদান করেন, তখন মুসলিমগণ দীন রক্ষার্থে জন্মভূমি মক্কা ত্যাগ করে মদীনায় হিজরত শুরু করে, অবশেষে তিনি ও তাঁর সাথী আবু বকর হিজরত করেন। (৮) তিনি মোহাজির ও আনসারদের মধ্যে আত্ম বন্ধন স্থাপন করেন। তখন এই দলে তাদের সংখ্যা ছিল ৯০ জন পুরুষ।”

(ক) শান্তিচুক্তি-সঙ্কি, নিরাপত্তা প্রদান ও দৃতদের সাথে ব্যবহার  
প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ, ৩/১১২}

(১) সহীহ সনদে বর্ণিত যে, রাসূলুল্লাহ্ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেনঃ সকল মুসলমানের অঙ্গীকার মূলতঃ একই, ফলে তাদের সাধারণ ব্যক্তিরাও তা মেনে চলতে বাধ্য। অর্থাৎ, একজন কোন অঙ্গীকার বা চুক্তি করলে সকলে তা মেনে চলবে।”—সহীহ বোখারী, তিনি আরো বলেনঃ যার সাথে কোন জাতির সঙ্কি-চুক্তি রয়েছে, সে যেন চুক্তির মেয়াদ পূর্ণ হওয়া অবধি চুক্তি রক্ষা করে চলে, অথবা সঙ্কি-চুক্তি তাদের দিকে এমনভাবে ছুঁড়ে ফেলে যেন সে ও অপরপক্ষ এতে সমান সমান হয়ে যায়।”—সুনানে আবু দাউদ, তিরমিয়ী, (১) তিনি আরো বলেনঃ যে ব্যক্তি কোন সঙ্কি কিংবা চুক্তিবন্ধ মানুষকে হত্যা করে সে হত্যাকারীর সাথে আমি সম্পর্কচিন্তকারী।”—সুনানে ইবনে মাজাহ, (৩) যখন ‘মুছাইলামাতুল কায়্যাব’-এর দু'জন দৃত তাঁর নিকট এসে তাঁর ব্যাপারে কথা-বার্তা

বললো, তখন তিনি বলেনঃ যেহেতু দূতদেরকে হত্যা করা হয় না, নচেৎ আমি তোমাদের উভয়ের গর্দান উড়িয়ে দিতাম, তাই তাঁর আদর্শ এভাবে জারী হয় যে, কোন প্রেরিত-দূতকে হত্যা না করা।"-সুনানে আবু দাউদ, (৪) কোন প্রেরিত-দূত তাঁর নিকট এসে ইসলাম গ্রহণ করলে, তিনি তাকে বাধা দিয়ে রেখে দিতেন না, বরং তাকে স্বদেশে ফিরিয়ে দিতেন। (৫) সাহাবীদের কেউ তাঁর অনুমতি ছাড়া শক্তদের সাথে এমন কোন সন্ধি-চুক্তি করলে যাতে মুসলমানদের কোন ক্ষতি নেই, তখন তিনি তা বলবৎ রাখতেন। (৬) তিনি কোরাইশদের সাথে দশ বছর যাৰৎ যুদ্ধ বন্ধের উপর শাস্তি-চুক্তি করেন এ শর্তে যে, কোরাইশদের কোন লোক মুসলমান হয়ে তাঁর নিকট আসলে তিনি তাকে ফিরিয়ে দেবেন, কিন্তু তাঁর নিকট থেকে কেউ আশ্রয় লাভের জন্যে কোরাইশদের নিকট চলে গেলে তারা তাকে ফেরত পাঠাবে না, তবে আল্লাহু তাআলা মুহাজির মহিলাদেরকে ফেরত পাঠনোর বিষয়টি রাহিত করে দেন এবং তাদেরকে পরীক্ষা করার নির্দেশ প্রদান করেন, ফলে যে মুমিনা বলে জানতে পারা যায়, তাকে কাফেরদের নিকট ফেরত পাঠানো হবে না। {এই প্রসঙ্গে সূরা মুমতাহিনার ১০ - ১৩ নং আরাত নাযিল হয়।"-অনুবাদক} (৭) তিনি মুসলমানদের প্রতি এ মর্মে নির্দেশ জারী করেন, যে নারী মুসলমান হয়ে হিজরত করে মদীনায় এসে যায়, তার কাফের স্বামী মোহরানা আকারে যা কিছু তার পিছনে ব্যয় করেছে, তা তাকে ফেরত দেয়া হবে, আবার মুসলমানের স্ত্রী কাফেরদের নিকট চলে গেলে অনুরূপ মুসলিম স্বামীদেরকে মোহরানা ইত্যাদি ফেরত দেয়া কাফেরদের উপর জরুরী, কিন্তু কাফেরগণ যদি তা ফেরত না দেয় এবং মুসলিমগণ এর প্রতিশোধ নিতে চায়, তবে কাফেরদের প্রাপ্য মোহরানা মুসলমানদের প্রাপ্য পরিমাণে আটক করে আটককৃত মোহরানা থেকে মুসলিম

স্বামীকে তার ব্যয়কৃত অর্থের পরিমাণে দেয়া হবে। (৮) কোরাইশদের কোন পুরুষ মুসলমান হয়ে তাঁর কাছে চলে আসলে, অতঃপর হোদায়বিয়ার শর্তানুযায়ী তারা তাকে ধরে নিতে আসলে তিনি তাদেরকে বাধা দিতেন না, তবে ফেরত যাওয়া জন্য আগন্তক ব্যক্তির উপর না জবরদস্তি করতেন, আর না ফেরত যাওয়ার আদেশ দিতেন। যদি কোন নির্ধারিত মুসলিম তাদের কাউকে হত্যা করে কিংবা তাদের মাল লুক্ষণ করে পালিয়ে যেতে সক্ষম হতো এবং এসে তাঁর সাথে মিলিত হতো না, তখন তিনি তাতে অসম্মতি প্রকাশ করেননি এবং কোরাইশদের জন্য তিনি তার জিম্মাদার হননি, {যেমন আবু বছির (রায়িঃ) ও তার সঙ্গীদের ঘটনা।}-অনুবাদক} (৯) তিনি খায়বরবাসীদের সাথে সঙ্গী-চুক্তি করেন যখন তিনি তাদের উপর যুদ্ধে বিজয়ী হন এ শর্তে যে, তারা খায়বর নগরী হতে বহিস্থিত হবে এবং নিজেদের সাথে সাওয়ারীর উপর ঘটটা সম্ভব ধন-সম্পদ নিয়ে যাবে, তবে স্বর্গ-রূপা ও সমরান্ত আল্লাহর রাসূলের জন্য রেখে যাবে। (১০) তিনি খায়বরের কৃষিভূমি এই শর্তে সেখানকার অধিবাসী ইহুদীদেরকে বর্গা-বন্দোবস্ত দেন যে, তারা এতে চাষ করে ফসল উৎপন্ন করবে, বিনিময়ে উৎপন্ন ফসলের অর্ধেক লাভ করবে এবং তিনি যতোদিন চাইবেন তাদেরকে খায়বরে থাকার সুযোগ দেবেন, আবার যখনই তিনি ইচ্ছা করবেন তাদেরকে বহিস্কার করবেন, তাই তিনি প্রত্যেক বছর উৎপন্ন ফসলাদি অনুমাণ করে বন্টন করার জন্য লোক প্রেরণ করতেন, সে অনুমাণ করে মুসলমানদের অংশ নির্ধারণ করে নিতো এবং ইহুদীরা তাদের অংশ নিয়ে নিতো।”

(খ) রাজা-বাদশাহ ও আমীরদেরকে ইসলামের দাওয়াত এবং তাঁদের প্রতি দৃত ও চিঠি প্রেরণ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ, ৩/১৪১}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম হোদায়বিয়া থেকে ফিরে আসার পর বিভিন্ন রাজা-বাদশাহ ও আমীরদের নামে চিঠি পাঠান এবং তাদের প্রতি দৃত প্রেরণ করেন। তিনি রোমান সন্ত্রাট হেরাক্লিয়াসের প্রতি দাওয়াতী পত্র পাঠান এবং দেহইয়াতুল কালবী (রায়িঃ)-কে দৃত হিসেবে প্রেরণ করেন, ফলে সে ইসলাম গ্রহণ করার ইচ্ছা করেছিল, কিন্তু পরিশেষে ইসলাম গ্রহণ করেনি। (২) তিনি হাবশার বাদশাহ নাজ্জাশীর প্রতি চিঠি ও দৃত প্রেরণ করেন, ফলে বাদশাহ নাজ্জাশী ইসলাম গ্রহণ করে ধন্য হন। (৩) তিনি আবু মুসা আশ'আরী ও মুআয় ইবনে জাবাল (রায়িঃ)-কে ইসলামের দাওয়াতের জন্যে 'ইয়ামেন দেশে' প্রেরণ করেন, ফলে তাদের দাওয়াতে অধিকাংশ ইয়ামেনবাসী ষ্বেচ্ছায় যুদ্ধ-বিহুহ ছাড়াই ইসলাম গ্রহণ করে।"

(গ) মুনাফিকদের প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ, ৩/১৪৩}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম তাদের প্রকাশ্য অবস্থাকে গ্রহণ করতেন এবং গোপণীয় রহস্যকে আল্লাহর উপর সোপর্দ করতেন, তাদের বিরুদ্ধে দলীল-প্রমাণ দিয়ে জেহাদ করতেন, তাদেরকে উপেক্ষা করে চলতেন, তাদের প্রতি কঠোরতা করতেন এবং তাদের সাথে হৃদয়স্পর্শী কথা বলতেন। (২) তিনি তাদের অন্তঃকরণ নিজের দিকে আকৃষ্ট করার লক্ষ্যে তাদের হত্যা করেননি, ওমর (রায়িঃ) এক মুনাফিকের গর্দান উড়িয়ে দিতে ঢাইলে তিনি উত্তরে বলেনঃ না, লোকেরা যেন একথা বলতে না পারে যে, মুহাম্মাদ তো নিজের সাথীদেরকে হত্যা করছে।"-সহীহ বোখারী,

## (১৭) আল্লাহর যিক্র প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ, ২/৩৩২}

আল্লাহ জাল্লা-শানুহুর যিক্র প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা ছিল সর্বাধিক পূর্ণাঙ্গ, বরং তাঁর প্রতিটি কথা-বার্তা ছিল আল্লাহর যিক্র ও তাঁর পছন্দনীয় বিষয়। উচ্চতের প্রতি তাঁর সকল আদেশ-নিষেধ ও বিধি-বিধান প্রণয়ন করা ছিল আল্লাহর যিক্রে শামিল। তাঁর চুপ থাকা ছিল অন্তরে আল্লাহর যিক্র, সুতরাং আল্লাহর যিক্র তাঁর শ্঵াস-প্রশ্বাসে, উঠা-বসা ও শায়িত, চলা-ফেরা, সফর-ইকামা সকল অবস্থায়ই জারী ছিল।”

### (ক) সকাল-সন্ধায় আল্লাহর যিক্র প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ : ২/৩৩২}

#### (১) তিনি সকালে বলতেনঃ

أصيَّحْنَا عَلَىٰ فِطْرَةِ الْإِسْلَامِ وَعَلَىٰ كُلِّمَةِ الْإِخْلَاصِ وَعَلَىٰ دِينِ نَبِيِّنَا مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَلَىٰ مِلَّةِ أَبِيهِمْ إِبْرَاهِيمَ حَتَّىٰ مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ

উচ্চারণঃ আম্ববাহুনা আলা-ফিরাতিল ইসলাম, ওয়া-আলা কালিমাতিল ইখলাস, ওয়া-আলা দীনে নবীয়িনা মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম, ওয়া-আলা মিল্লাতে আবী-না ইবরাহীম হানীফান মুসলিমান, ওয়া-মা-কানা মিনাল মুশরিকীন।”-অর্থাৎ, আল্লাহর অনুগ্রহে আমরা প্রত্যুষে উপনীত হয়েছি ইসলামের ফিরাতের উপর ও ইখলাসের বাণীর উপর এবং আমাদের নবী মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের দীনের উপর, আমাদের পিতা ইবরাহীম (আঃ)-এর মিল্লাতের উপর, তিনি ছিলেন একনিষ্ঠ মুসলিম এবং তিনি মুশরিকদের অন্তর্ভুক্ত ছিলেন না।”-মাসনদে আহমদ, তিনি ইরশাদ করেনঃ যখন তোমাদের কেউ প্রত্যুষে উপনীত হবে, তখন সে বলবে :

أصيَّحْنَا وَاصْبَحَ رَبَّ الْعَالَمِينَ اللَّهُمَّ أَنِّي أَسْأَلُكَ خَيْرَ هَذَا الْيَوْمِ فَتَحْهُ وَنَصْرَهُ

وَتُورَةٌ وَبِرْكَةٌ وَهَدَاةٌ وَأَعْوَذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا فِيهِ وَشَرِّ مَا بَعْدَهُ

উচ্চারণঃ আশ্ববাহনা ওয়া-আশ্ববাহন মুল্কু লিল্লাহি রাবিল আলামীন, আল্লা-হম্মা ইন্নি আস্ত্রালুকা খাইরা হাযাল-য়াউম, ফাতহাত্ত ওয়া নাস্বরাত্ত, ওয়া নূরাত্ত ওয়া বারকাতাত্ত ওয়া হৃদাত্ত, ওয়া-আউযুবিকা মিন শাররি মা-ফীত্ত, ওয়া-শাররি মা-বাঅদাত্ত। অর্থাৎ, আল্লাত্ত রাবুল আলামীনের অনুগ্রহে আমরা এবং সকল সৃষ্টি জগত প্রভাতে উপনীত হয়েছি, হে আল্লাত্ত! আমি তোমার নিকট কামনা করি এই দিনের কল্যাণ, বিজয়, সাহায্য, নূর ও বরকত এবং হেদয়াত, আর আমি তোমার কাছে আশ্রয় চাই এই এই দিনের এবং এই দিনের পরের অকল্যাণ হতে। অতঃপর যখন সঙ্গ হবে অনুরূপ বলবে। ”-সুনানে আবু দাউদ, (২) তিনি বলেনঃ সর্বশ্রেষ্ঠ ইস্তেগফার হলো বান্দা বলবে :

اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ خَلَقْتَنِي وَأَنَا عَبْدُكَ وَأَنَا عَلَىْ عَهْدِكَ وَوَعَدْتَنِي مَا اسْتَطَعْتَ أَعْوَذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا صَنَعْتَ أَبْوَءُ لَكَ بِنَفْعِكَ عَلَيَّ وَأَبْوَءُ بِذَنْبِي فَاقْغِرْ لِي فِيَّ لَهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ

উচ্চারণঃ আল্লা-হম্মা আন্তা রাবী, লা-ইলাহা ইল্লা-আন্তা, খালাকৃতানী ওয়া-আনা আন্দুকা, ওয়া-আনা আলা-আহুদিকা ওয়া ওয়াদিকা মাস্তাতাত্তু আউযুবিকা মিন-শাররিমা সানা'তু, আবু-লাকা বি-নি'উমাতিকা আলাইয়া, ওয়া-আবু লাকা বিজাম্বী, ফাগুফিরুলী ফাইন্নাত্ত লা-ইয়াগফিরুজ্যুনুবা ইল্লা আন্তা ; -অর্থাৎ, হে আল্লাত্ত! তুমই আমার প্রতিপালক, তুমি ছাড়া সত্য কোন মা'বুদ নেই, তুমি আমাকে সৃষ্টি করেছো, আমি তোমার বান্দা, আমি যথাসাধ্য তোমার সাথে কৃত অঙ্গীকারের উপর দৃঢ় থাকবো, আমার কৃতকর্মের কু-ফল ও মন্দ পরিগাম হতে তোমার নিকট আশ্রয় চাই, তুমি আমাকে যেসব নেয়ামত দান করেছো আমি তা স্বীকার করছি এবং স্বীকার করছি আমার গুনাহের কথা, অতএব তুমি আমাকে ক্ষমা করে দাও, যেহেতু তুমি ছাড়া আর কেউ গুনাহ ক্ষমা করতে পারবে না। রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম বলেনঃ যে কেউ উক্ত দু'আটি

দিনের বেলায় দৃঢ় প্রত্যয়ের সাথে বলে এবং সঙ্গা হওয়ার আগেই মারা যায়, তাহলে সে জান্নাতে প্রবেশ করবে, আর যে ব্যক্তি উহা রাখিবেলায় আন্তরিকতার সাথে বলে এবং সকাল হওয়ার আগেই মারা যায়, তাহলে সে জান্নাতে প্রবেশ করবে। ”-সহীহ বোখারী, (৩) তিনি বলেছেনঃ যে ব্যক্তি দৈনিক এ দু'আটি এক শত বার পাঠ করবেঃ

إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَةٌ لَا شَرِيكَ لَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ

উচ্চারণঃ “লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহু ওয়াহ্দাহু, লা-শারীকালাহু, লাহুল মুল্কু, ওয়ালাহুল হামদু, ওয়াহ্যা আলা কুল্লি সাইয়িন কুদীর।”-অর্থাৎ, আল্লাহু ছাড়া ইবাদতের যোগ্য কোন ইলাহ বা সত্য মাঝুদ নেই, তিনি এক, তাঁর কোন অংশীদার নেই, রাজত্ব তাঁরই জন্যে এবং সকল প্রশংসা তাঁরই জন্যে, তিনি সকল বিষয়ের উপর সর্বশক্তিমান ; তাহলে সে দশ জন দাস মুক্ত করার সমপরিমাণ পুণ্য লাভ করবে, তার জন্য একশত নেকী লেখা হবে ও একশত গুণাহ মাফ করা হবে, সে উক্ত দিবসে সঙ্গা পর্যন্ত শয়তানের (প্ররোচনা ও বিভাস্তি) হতে সুরক্ষিত থাকবে, আর কিয়ামতের দিন তার থেকে উক্তম আমল নিয়ে কেহ আসবে না, কিন্তু ঐ ব্যক্তি যে তার চেয়েও অধিক পরিমাণে আমল করেছে।”-বোখারী, মুসলিম, (৮) তিনি সকাল-সঙ্গায় এ দু'আ করতেনঃ

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْعَافِيَةَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ التَّغْفِيرَ وَالْعَافِيَةَ فِي دِينِي  
وَدِينِيَّاتِيْ وَأَهْلِيِّ وَمَالِيِّ اللَّهُمَّ اسْتَرِّ عَوْنَاتِيْ وَآمِنْ رَوْغَانِيِّ اللَّهُمَّ احْفَظْنِي مِنْ بَيْنِ يَدِيِّ  
وَمِنْ خَلْفِي وَعَنْ يَمِينِي وَعَنْ شِمَائِلِي وَمِنْ قَوْقَيِّ وَأَعُوذُ بِعَظَمَتِكَ أَنْ أُعَذَّلَ مِنْ تَحْتِيِّ  
-অর্থাৎ, হে আল্লাহু! আমি তোমার নিকট দুনিয়া ও আখেরাতের  
নিরাপত্তা কামনা করছি, হে আল্লাহু! আমি তোমার নিকট ক্ষমা চাচ্ছি  
এবং আমার ধৰ্ম ও দুনিয়ার, আমার পরিবার-পরিজনের এবং আমার  
ধন-সম্পদের নিরাপত্তা কামনা করছি, হে আল্লাহু! তুমি আমার দোষ-

ত্রুটিসমূহ ঢেকে রাখো এবং আমার চিন্তা ও উদ্দিগ্নতাকে শান্তি ও নিরাপত্তায় রূপান্তরিত করে দাও, হে আল্লাহ! তুমি আমাকে নিরাপদে রাখো আমার সম্মুখের বিপদ হতে এবং পশ্চাদের বিপদ হতে, আমার ডানের বিপদ হতে এবং আমার বামের বিপদ হতে, আর উর্ধদেশের গম্ব হতে, তোমার মহত্ত্বের দোহাই দিয়ে তোমার নিকট আশ্রয় কামনা করছি আমার নিম্নদেশ হতে আগত বিপদ হতে, তথা মাটি ধ্বসে আকস্মিক মৃত্যু হতে।”-সুনানে আবু দাউদ, (৫) তিনি আরো বলেছেনঃ যে কেউ এ দু’আটি দৈনিক সকাল-সন্ধায় তিন-তিন বার করে পাঠ করেঃ

بِسْمِ اللَّهِ الَّذِي لَا يَنْصُرُ مَعَ اسْمِهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ

উচ্চারণঃ বিসমিল্লাহিল-লায়ী, লা-ইয়াদুররু, মা’আ ইছমিহী সাইয়্যুন, ফিল আরদি ওয়ালা ফিস্ত-সামায়ি, ওয়া হ্যাস্ সামীউল আলীম। অর্থাৎ, আমি সেই আল্লাহর নামে আরম্ভ করছি, যার নামে শুরু করলে আকাশ ও পৃথিবীর কোন বস্তুই কোনরূপ অনিষ্ট সাধন করতে পারে না, বস্তুতঃ তিনিই ইচ্ছেন সর্বশ্রেতা সর্বজ্ঞতা ; তাহলে কোন বস্তুই তার কোনরূপ অনিষ্ট সাধন করতে পারবে না।”-সুনানে আবু দাউদ, তিরমিয়ী, ইবনে মাজাহ, (৬) আবু বকর সিদ্দীক্ত (রায়িঃ) তাঁকে বলেনঃ আপনি আমাকে শিক্ষা দিন, সকাল-সন্ধায় আমি কোন দু’আটি পাঠ করবো, তখন জবাবে তিনি বলেন তুমি বলবে :

اللَّهُمْ قاطِرُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ غَلِيمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَمَنْكِهِ أَعْوَدُ بِكَ  
مِنْ شَرِّ نَفْسِي وَمِنْ شَرِّ الشَّيْطَانِ وَشَرِّكِهِ وَإِنْ أَقْرَفَ عَلَى نَفْسِي سُوءًا فَأَوْجَرْهُ إِلَى مُسْلِمٍ

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা ফাতিরিস-সামাওয়াতি ওয়াল আরয়ি, আ-লিমাল গাইবি ওয়াশ-শাহাদাতি, লা-ইলাহা ইল্লা-আন্তা, রাকবা কুল্লি-শাইয়িন ওয়া মালিকাহ, আউয়ুবিকা মিন-শাররি নাফসী, ওয়া-মিন শাররিশ-শায়তানে ওয়া শিরকিহ, ওয়া আন-আকৃতারিফা আলা-নাফসী সূআন, আউ আজুররুহ ইলা-মুসলিম। অর্থাৎ, হে আল্লাহ! তুমি আকাশঘণ্টী ও পৃথিবীর সৃষ্টিকর্তা,

তুমি গোপন ও প্রকাশ্য সবকিছুই জান, তুমি সকল বস্তুর প্রভু-প্রতিপালক  
এবং সমস্ত কিছুর মালিক, আমি সাক্ষ্য দিচ্ছি তুমি ছাড়া ইবাদতের  
যোগ্য কোন মার্বুদ নেই, আমি আমার প্রবৃত্তির অনিষ্ট হতে এবং  
শয়তান ও তার শিরকের অনিষ্ট হতে তোমার আশ্রয় প্রার্থনা করছি, আর  
আমি নিজের অনিষ্ট করা হতে এবং কোন মুসলমানের অনিষ্ট করা হতে  
তোমার আশ্রয় চাচ্ছি। তিনি আরো বলেনঃ হে আবু বকর! তুমি সকাল-  
সন্ধায় এবং তোমার শয়নকালে তা পাঠ করবে।”-সুনানে আবু দাউদ ও  
সুনানে তিরমিয়ী।

(খ) ঘর থেকে বের হওয়া ও ঘরে প্রবেশকালে আল্লাহর যিকুর  
প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাজাদ, ২/৩৩৫}

(১) তিনি ঘর থেকে বের হওয়ার সময় বলতেন :

بِسْمِ اللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ اللَّهُمَّ اغْوُنِي أَصْلَى أَوْ أَزْلَى أَوْ أَظْلَمْ  
أَوْ أَجْهَلْ أَوْ يَجْهَلْ عَلَيْ

উচ্চারণঃ বিসমিল্লাহি তাওয়াক্কালতু আলাল্লাহু, আল্লা-হুম্মা ইন্নী আউযুবিকা  
আন আদিল্লা আউ উদাল্লা, আযিল্লা আউ উযাল্লা, আযলিমা আউ উযলামা,  
আজহালা আউজহালা আলাই। অর্থাৎ, আল্লাহর নাম নিয়ে তাঁরই উপর  
ভরসা করে বের হলাম, অসৎ কাজ থেকে বেঁচে থাকার এবং সৎকাজ  
করার কারো ক্ষমতা নেই আল্লাহর সাহায্য ছাড়া ; - হে আল্লাহ! আমি  
তোমার নিকট প্রার্থনা করছি অন্যকে পথভ্রষ্ট করতে অথবা অন্যের দ্বারা  
আমি পথভ্রষ্ট হতে, আমি অন্যকে পদংখলন করতে অথবা অন্যের দ্বারা  
পদংখলিত হতে, আমি অন্যকে নির্যাতন করতে অথবা অন্যের দ্বারা  
নির্যাতিত হতে এবং আমি অন্যকে অবজ্ঞা করতে অথবা নিজে অপরের  
দ্বারা অবজ্ঞা হওয়া থেকে।”-সুনানে তিরমিয়ী, নাসাই, ইবনে মাজাহ, (২)  
তিনি আরো বলেনঃ যে ব্যক্তি ঘর থেকে বের হওয়ার সময় বললো:- -

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ تُوکلْتُ عَلَى اللَّهِ لَا خُولَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ  
উচ্চারণঃ 'বিসমিল্লাহি  
তাওয়াক্কালতু আলা-ল্লাহু, ওয়ালা হাওলা, ওয়ালা কুয়্যাতা ইল্লা-বিল্লাহু'-  
তখন তাকে সম্পোধন করে বলা হয় যে, আল্লাহ তোমার জন্য যথেষ্ট,  
তুমি সুরক্ষিত হয়েছ এবং তুমি সঠিক পথ প্রাপ্ত হয়েছ, আর শয়তান  
তোমার থেকে বহু দূরে সরে গেছে।"-সুনানে আবু দাউদ ও সুনানে তিরমিয়ী,

(৩) তিনি প্রত্যুষে মসজিদে গমনকালে বলতেনঃ

اللَّهُمَّ اجْعُلْ فِي قَلْبِي نُورًا وَفِي بَصَرِي نُورًا وَفِي سَمْعِي نُورًا وَعَنِ يَمِينِي نُورًا وَعَنِ  
يَسَارِي نُورًا وَقُوْنِي نُورًا وَتَحْتِي نُورًا وَأَمَامِي نُورًا وَخَلْفِي نُورًا اللَّهُمَّ اعْظُمْ لِي نُورًا  
উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মাজ-আল ফী-কালবী নূরান, ওয়া ফী-বাসারী নূরান, ওয়া  
ফী-সাম্মানী নূরান, ওয়া আন-যামীনী নূরান, ওয়া আন-যাসারী নূরান, ওয়া  
ফাওক্ষী নূরান, ওয়া তাহতী নূরান, ওয়া আমা-মী নূরান, ওয়া খালফী নূরান,  
আল্লা-হুম্মা আয়মিম লী নূরান। অর্থাৎ, হে আল্লাহ! তুমি আমার অন্তরে  
এবং জবানে 'নূর'-জ্যোতি সৃষ্টি করে দাও, আমার শ্রবণ শক্তিতে এবং  
আমার দর্শন শক্তিতে জ্যোতি সৃষ্টি করে দাও, আমার উপরে, আমার  
নিচে, আমার ডানে, আমার বামে, আমার সামনে, আমার পিছনে  
জ্যোতি সৃষ্টি করে দাও, হে আল্লাহ! তুমি জ্যোতিকে আমার জন্য অনেক  
বড় করে দাও।"-সহীহ মুসলিম, (৪) তিনি আরো বলেনঃ যখন কোন  
اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ خَيْرَ الْمَوْلَاجِ  
ওَخَيْرَ الْمَخْرَجِ بِسْمِ اللَّهِ وَلِجَنَّةِ وَبِسْمِ اللَّهِ حَرَجَنَا وَعَلَى اللَّهِ رَبِّنَا تُوکلْنَا

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা ইন্নি আস্তালুকা খাইরাল মাওলিজি ওয়া খাইরাল  
মাখরাজি, বিসমিল্লাহি ওয়ালাজনা, ওয়া বিসমিল্লাহি খারাজনা, ওয়া আলাল্লাহি  
রাব্বুনা তাওয়াক্কাল-না। অর্থাৎ, হে আল্লাহ! আমি তোমার নিকট উভয়  
প্রত্যাগমন ও উভয় বহির্গমন প্রার্থনা করছি, আল্লাহর নামে আমরা  
প্রবেশ করি, আল্লাহর নামেই বের হই এবং আমাদের প্রভু আল্লাহর  
উপরই আমরা ভরসা করি। অতঃপর নিজ পরিবারবর্গের উপর সালাম

বিশ্বনবী মুহাম্মদ সাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম-এর জীবনদর্শ : \*\*\*\*\*

বলবে।"-সুনানে আবু দাউদ,

(গ) মসজিদে প্রবেশ ও মসজিদ হতে বের হওয়ার সময়  
আল্লাহর যিক্র প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ২/৩৩৬}

(১) তিনি মসজিদে প্রবেশকালে বলতেনঃ

أَعُوذُ بِاللَّهِ الْعَظِيمِ وَبِوْجْهِهِ الْكَرِيمِ وَسُلْطَانِهِ الْقَدِيمِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ  
উচ্চারণঃ আউযু বিল্লাহিল আযীম, ওয়া বিওয়াজহিল কারীম, ওয়া  
বিসুলতানিল কাদীম, মিনাশ শায়তানির রাজীম ;-অর্থাৎ, আমি বিতাড়িত  
শয়তান হতে আল্লাহর আশ্রয় প্রার্থনা করছি তাঁর কর্মশাময় সত্ত্বা ও  
সার্বভৌম শক্তির নামে।"-সুনানে আবু দাউদ, (২) তিনি বলেনঃ যখন  
তোমাদের কেউ মসজিদে প্রবেশ করবে, নবীজীর উপর সালাত-সালাম  
পাঠ করে বলবেঃ অবো-রহমান-রহিম-কে।-اللَّهُمَّ افْتَحْ لِي أَبْوَابَ رَحْمَتِكَ -উচ্চারণঃ আল্লা-হুমাফ তাহ-লী  
আবওয়াবা রাহুমাতিক ; -অর্থাৎ, হে আল্লাহ! তুমি আমার জন্য তোমার  
রহমতের দ্বার খুলে দাও ;- আর যখন মসজিদ হতে বের হবে তখন  
বলবেঃ অবো-রহমা-ইন্নী আসুলুকা মিন  
ফাযলিকা । অর্থাৎ, হে আল্লাহ! আমি তোমার অনুগ্রহ কামনা করছি।"-  
আবু দাউদ, ইবনে মাজাহ,

(ঘ) নতুন চাঁদ দেখাকালে আল্লাহর যিক্র প্রসঙ্গে তাঁর  
আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ, ২/৩৬১}

রাসূলুল্লাহ সাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম নতুন চাঁদ দেখে বলতেনঃ

اللَّهُمَّ أَهْلُهُ عَلَيْنَا بِالْأَمْنِ وَالْإِيمَانِ وَالسُّلْطَانِ وَالْإِسْلَامِ رَبِّي وَرَبِّكَ اللَّهُ  
উচ্চারণঃ আল্লা-হুমা আহিল্লাহ আলাইনা বিল-আমনি ওয়াল ঈমান,  
ওয়াস-সালা-মাতি ওয়াল ঈসলাম, রাবী ওয়া রাবুকা-ল্লাহ । অর্থাৎ, হে  
আল্লাহ! এই নতুন চাঁদকে আমাদের নিরাপত্তা ও ঈমান, শান্তি ও  
ঈসলামের সাথে উদ্দিত কর, আল্লাহ! আমাদের এবং তোমার (চাঁদের)

প্রত্ন-প্রতিপালক।”-সুনানে তিরমিয়ী, মাসনদে আহমদ,

### (ঙ) হাঁচি ও হাই তোলাকালে আল্লাহর যিক্র প্রসঙ্গে তাঁর

আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ২/৩৭১ -৩৯৭}

(১) সহীহ সনদে রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম থেকে প্রমাণিত যে, তিনি বলেনঃ আল্লাহ হাঁচি পছন্দ করেন এবং হাই তোলা অপছন্দ করেন, অতএব যখন তোমাদের কেউ হাঁচি দিয়ে الحمد لله ‘আল-হাম্দুলিল্লাহ’ বলে, তখন যে মুসলমানই তা শনে তার উপর بِرَحْمَةِ اللَّهِ ‘ইয়ারহামুকাল্লাহ’-বলা কর্তব্য হয়ে দাঁড়ায়, আর হাই উঠার ব্যাপারটি হয়ে থাকে শয়তানের পক্ষ হতে, কাজেই তোমাদের কারো হাই উঠার উপক্রম হলে সে যেন তা সাধ্যমত চেপে রাখার চেষ্টা করে, কারণ কেউ হাই তুললে তাতে শয়তান হাসে।”-সহীহ বোখারী, (২) তিনি যখন হাঁচি দিতেন তখন মুখের উপর নিজের হাত বা কাপড় রাখতেন এবং হাঁচির আওয়াজ নিচু বা নিন্দ্যামী করতেন।”-সুনানে আবু দাউদ, তিরমিয়ী, (৩) তিনি যখন হাঁচি দিতেন তখন কেউ بِرَحْمَةِ اللَّهِ ‘ইয়ারহামু-কাল্লাহ’-বললে তিনি জবাবে বলতেনঃ وَلَكُمْ يَغْفِرُ اللَّهُ لَنَا وَلَكُمْ “‘ইয়ারহামুনা-ল্লাহ ওয়া ইয়্যাকুম, ওয়া ইয়াগৃফিরুল্লানা ওয়া লাকুম’ (৪) তিনি আরো বলেনঃ তোমাদের কেউ হাঁচি দিয়ে বলবেঃ الحمد لله ‘আল-হাম্দুলিল্লাহ’-সকল প্রশংসা আল্লাহর জন্য, তখন তার ভাই অথবা সাথী বলবেঃ بِرَحْمَةِ اللَّهِ ‘ইয়ারহামুকাল্লাহ’-আল্লাহ তোমার উপর রহমত বর্ষণ করুন, তার জন্য সাথী-‘ইয়ারহামুকাল্লাহ’-বললে সে যেন জবাবে বলেঃ يَهْدِيْكُمْ اللَّهُ وَيُصْلِحُ بِالْكُمْ ‘ইয়াহ্দীকুল্লাহ ওয়া ইউসলিহ বালাকুম’-আল্লাহ তোমাদের সৎপথ প্রদর্শন করুন এবং তোমাদের অবস্থা ভাল করুন।”-সহীহ বোখারী, (৫) তিনি আরো বলেনঃ তোমাদের কেউ হাঁচি

বিশ্বনবী মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম-এর জীবনদর্শ : \*\*\*\*\*

‘আল-হাম্দুলিল্লাহ’ বললে, তার জবাবে তোমরা ‘بِرَحْمَةِ اللَّهِ’ ‘ইয়ারহামুকাল্লাহ’-বলবে, আর যদি সে হাঁচি দিয়ে ‘আল-হাম্দুলিল্লাহ’ না বলে, তাহলে তোমরাও ‘بِرَحْمَةِ اللَّهِ’ ‘ইয়ারহামুকাল্লাহ’-বলবে না।”-সহীহ মুসলিম, আর যদি কেউ তিনিবারের অধিক হাঁচি দিতো, তাহলে তিনি চতুর্থ বারে ‘ইয়ারহামুকাল্লাহ’-বলতেন না, বরং বলতেনঃ এই ব্যক্তি সর্দি রোগে আক্রান্ত। (৬) সহীহ সনদে প্রমাণিত যে, ইহুদীগণ তাঁর উপস্থিতিতে হাঁচি দিতো এবং আশা করতো যে, তিনি জবাবে তাদেরকে ‘بِرَحْمَةِ اللَّهِ’ - ‘ইয়ারহামু - কুমুল্লাহ’-আল্লাহ তোমাদের প্রতি রহমত বর্ষণ করুন,- বলবেন, কিন্তু তিনি জবাবে বলতেনঃ - ‘بِهُدِيَّكُمُ اللَّهُ وَيَصْلِحُ بِالْكُمْ’ - অর্থাৎ, আল্লাহ তোমাদের সৎপথ প্রদর্শন করুন এবং তোমাদের অবস্থা ভাল করুন।”

(চ) কোন বিপদগ্রস্ত লোক দেখে পঠিত দোআ প্রসঙ্গে তাঁর  
আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ : ২/৪১৭}

তিনি ইরশাদ করেনঃ যে কেউ কোন বিপদগ্রস্ত লোক দেখে বলেঃ

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي عَفَّا عَنِّي مِمَّا أَبْلَغَتْ بِهِ وَفَضَّلَنِي عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّنْ خَلْقِ نَفْضِيلَةِ  
উচ্চারণঃ আল-হাম্দু লিল্লাহিল্লায়ী আ-ফা-নী মিন্নাব-তালাকা বিহী, ওয়া  
ফায়্যালানী আলা কাসীরিন মিন্নান খালাকা তাফায়ীলা ;- অর্থাৎ, সকল  
প্রশংসা আল্লাহর জন্য যিনি আমাকে নিরাপদে রেখেছেন সেই বিপদ  
থেকে যা দিয়ে তোমাকে পরীক্ষা করেছেন এবং তাঁর সৃষ্টি -জগতের  
অনেকের উপর আমাকে শ্রেষ্ঠত্ব প্রদান করেছেন ;- তাহলে সে উক্ত  
বিপদে আক্রান্ত হবে না, তা যে ধরণেরই হোক।”-সুনানে তিরমিয়ী,

(ছ) মোরগ ও গাধার ডাক শুনাকালে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ : ২/৪২৬}

রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম স্বীয় উম্মতকে নির্দেশ দেন,

যখন তারা গাধার ডাক শুনে তখন যেন শয়তান হতে আল্লাহর আশ্রম প্রার্থনা করে, আর যখন মোরগের ডাক শুনে তখন যেন আল্লাহর অনুগ্রহ কামনা করে।”-সহীহ বোখারী, মুসলিম,

(জ) রাগান্বিত ব্যক্তির কথিত ও কৃত বিষয়াবলী প্রসঙ্গে তাঁর  
আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ, ২/৪২৩}

রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম অভ্যধিক রাগান্বিত ব্যক্তিকে নির্দেশ দেন, সে যেন অযু করে এবং বসে পড়ে যদি সে দাঁড়ানো থাকে, আর শোয়ে পড়ে যদি সে বসা থাকে এবং বিতাড়িত শয়তান হতে আল্লাহর নিকট আশ্রয় প্রার্থনা করে।”

(১৮) আযান ও আযানের সময় আল্লাহর ধিক্র প্রসঙ্গে তাঁর  
আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ, ২/৩৫৫}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম তারজীয়ে’র সাথে আযান এবং তারজীয়’ ছাড়া আযান উভয়টি সুন্নাত করেন। (আযানে তারজীয়’ শব্দের মর্মার্থ হলোঁ: মুয়ায়িন কর্তৃক ‘শাহাদত বাণীদ্বয়’ উচ্চঃস্বরে বলার পর দ্বিতীয় বার নিম্নস্বরে পাঠ করা।”-অনুবাদক) আর ইকামতের শব্দগুলো দু’বার দু’বার ও একবার একবার করে উচ্চারণ করার বিধান করেন, কিন্তু ‘ক্লাদ-ক্লামাতিস্ সালাহ্’-বাক্যটি কখনই একবার বলেননি। (২) তিনি স্থির উম্মতের জন্য বিধান করেন যে, আযান শ্রবণকারী ঠিক সেই বাক্যগুলির পুনারাবৃত্তি করবে যেগুলি মুয়ায়িন বলে থাকে, কিন্তু ‘হাইয্যা আলাস্-সালাহ’ ও হাইয্যা আলাল-ফালাহ’-বাক্যদ্বয়ের পরিবর্তে ‘লা-হাওলা ওয়ালা কুয়াতা ইল্লা-বিল্লাহ্’- বলা তাঁর থেকে সহীহ সনদে প্রমাণিত আছে। (৩) তিনি বলেনঃ যে ব্যক্তি মুয়ায়িনের আযান শুনে এ দু’আটি পাঠ করেঃ →

أشهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ رَضِيَ اللَّهُ رَبِّهِ  
وَبِمُحَمَّدٍ رَسُولاً وَبِالإِسْلَامِ دِينًا

উচ্চারণঃ আশহাদু আললা-ইলাহা ইল্লাহু, ওয়াহদাহু লা-শারীকালাহু,  
ওয়া-আল্লা মুহাম্মাদান রাসূলুল্লাহু, রাযীদু বিল্লাহি রাকবান, ওয়া  
বিমুহাম্মাদিন রাসূলান, ওয়া বিল-ইসলামে দীনান ; -অর্থাৎ, আমি সাক্ষ্য  
প্রদান করছি যে, আল্লাহু ছাড়া সত্য কোন মা'বুদ নেই, তিনি একক,  
তাঁর কোন অংশীদার নেই এবং মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া  
সাল্লাম তার রাসূল, আর আল্লাহকে রব, মুহাম্মাদকে রাসূল এবং  
ইসলামকে দীন হিসেবে প্রহণ করে আমি সন্তুষ্ট ; - তাহলে তার সমস্ত  
গুনাহ ক্ষমা করে দেয়া হয়।"-সহীহ মুসলিম, (8) তিনি আযান  
শ্রবণকারীর জন্যে বিধান করেন যে, সে মুয়ায়িনের আযানের জবাবের  
পর নবীজীর উপর সালাত-সালাম পাঠ করে এ দু'আটি পড়বে :

اللَّهُمَّ رَبَّ هَذِهِ الدُّعَوَةِ الْتَّائِمَةِ أَتِ مُحَمَّداً الْوَسِيلَةُ وَالْفَضِيلَةُ وَابْعَثْهُ  
مَقَاماً مَحْمُودًا الَّذِي وَعَدْتَهُ

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা রাকবা হায়িহিদ দাওয়াতিত তাম্মাতি, ওয়াস সালাতিল-  
কৃয়েমাতি, আতি-মুহাম্মাদানিল ওয়াসিলাতা, ওয়াল-ফায়ীলাতা, ওয়াবআসহ  
মাকামাম মাহমুদানিল্লায়ী ওয়াআদ্দাতাহ'-, অর্থাৎ, হে আল্লাহু! এই পূর্ণাঙ্গ  
আহবান ও প্রতিষ্ঠিত নামাযের প্রভু, তুমি মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি  
ওয়া সাল্লামকে উসীলা এবং ফয়লিত তথা উচ্চতম মর্যাদা দান করো  
এবং তাঁকে তোমার ওয়াদাকৃত প্রশংসিত স্থানে পৌছিয়ে দাও।"-সহীহ  
বোখারী, (5) তিনি আরো বলেছেনঃ আযান ও ইকামতের মধ্যবর্তী  
সময়ের দু'আ প্রত্যাখ্যাত হয় না।"- সুনানে আবু দাউদ,

(১৯) যিল-হাজ্জ মাসে আল্লাহর যিক্র প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ, ২/৩৬০}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাহুল্লাহ আলাইহি ওয়াসাল্লাম যিল-হাজ্জ মাসের প্রথম দশ দিনে বেশী বেশী দু'আ করতেন এবং তাতে অধিকহারে 'তাকবীর, তাহ্লীল, ও তাহ্মীদ তথা 'সুবহানাল্লাহু, ওয়াল হামদুল্লাহু, ওয়া লাইলাহা ইল্লাহু, আল্লাহু আকবর' পাঠ করার নির্দেশ দেন।"

(২০) কোরআনুল কারীম তিলাওয়াত প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ, ২/৩৬৩}

(১) কোরআনের অংশবিশেষ তাঁর জন্য নির্দিষ্ট ছিল যা তিনি নিয়মিত তিলাওয়াত করতেন এবং তাতে তিনি কখনই অলসতা করতেন না।

(২) তাঁর তিলাওয়াত ছিল ধীরে ধীরে স্পষ্ট ও সুন্দরভাবে, তীব্রতা ও তাড়াহড়ার সাথে নয়, বরং প্রতিটি অক্ষর সুস্পষ্ট করে উচ্চরণ করতেন।

(৩) তাঁর তিলাওয়াত ছিল বিভক্ত ও সাইজ করা। তিনি প্রত্যেকটি আয়াত শেষে থেমে যেতেন। তিনি ধীরে ধীরে স্পষ্ট ও সুন্দরভাবে সুরা আবৃত্তি করতেন, এমনকি বড় সুরা আরো অত্যধিক বড় হয়ে যেতো।

(৪) তিনি মন্দের হরফকে টেনে দীর্ঘায়িত করে পড়তেন, অতএব 'আর-রাহুমা-ন' ও 'আর-রাহী-ঘ'-শব্দস্বর টেনে দীর্ঘায়িত করে পাঠ করতেন।

(৫) তিনি তিলাওয়াতের শুরুতে আল্লাহর নিকট বিতাড়িত শয়তান হতে আশ্রয় প্রার্থনা করে বলতেনঃ أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ উচ্চারণঃ আউয়ু বিল্লাহি মিনাশ শায়ত্বানির রাজীম;- অর্থাৎ, আমি বিতাড়িত শয়তান হতে আল্লাহর নিকট আশ্রয় প্রার্থনা করছি ; আবার কখনো বলতেনঃ

اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ مِنْ هَمَزَهُ وَنَفْخَهُ وَنَفْثَهُ

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা আউয়ু বিকা মিনাশ শায়ত্বানির রাজীম, ওয়া হাম্মিহী, ওয়া নফথিহী, ওয়া নফসিহী।"-সুনানে আবু দাউদ, ইবনে মাজাহ,

-অর্থাৎ, হে আল্লাহ! আমি তোমার নিকট আশ্রয় প্রার্থনা করছি বিতাড়িত শয়তান এবং তার কুম্ভনা, ফুৎকার ও ওয়াসওয়াসা হতে। (৬) তিনি দাঁড়ানো, বসা, শোয়া এবং অযু অবস্থায় ও অযু ছাড়া সর্বাবস্থায় কোরআন তিলাওয়াত করতেন, একমাত্র গোসল ফরয হওয়া ছাড়া অন্য কিছু তাঁকে কোরআন তিলাওয়াত হতে বিরত রাখতো না। (৭) তিনি সুলিলিত কঠে কোরআন তিলাওয়াত করতেন এবং বলেনঃ যে ব্যক্তি সুলিলিত কঠে কোরআন পাঠ করে না সে আমাদের দলভূক্ত নয়।"-সহীহু বোখারী, তিনি আরো বলেনঃ "সুলিলিত কঠে তিলাওয়াত করে কোরআনের সুন্দর্য বৃদ্ধি করো।"-সুনানে আবু দাউদ, নাসাই, ইবনে মাজাহ,

(৮) তিনি কখনো অন্যের মুখ থেকে কোরআন তিলাওয়াত শুনতে ভালবাসতেন।"-সহীহু বোখারী, (৯) তিনি সিজদার আয়াত পাঠের পর 'আল্লাহ আকবর'- বলে সিজদা করতেন এবং কখনো সিজদায় বলতেনঃ

سَجَدَ وَجْهِي لِلَّذِي خَلَقَ وَشَقَّ سَمْعَةً وَبَصَرَةً بِحَوْلِهِ وَفَوْتِهِ

উচ্চারণঃ সাজদা অজহী লিল্লায়ী খালাকাহ, ওয়া-শাক্কা সামআহ ওয়া বাস্তারাহ বি-হাওলিহী ওয়া কুওয়াতিহী ;-অর্থাৎ, আমার মুখমণ্ডল (সহ আমার সমগ্র দেহ) সিজদায় অবনমিত সেই মহান সত্ত্বার জন্য যিনি উহাকে সৃষ্টি করেছেন এবং উহার কর্ণ ও উহার চক্ষু উঙ্গিন করেছেন স্বীয় ইচ্ছা ও শক্তিতে।"-সুনানে আবু দাউদ, তিরমিয়ী, আবার কখনো বলতেনঃ اللَّهُمَّ اثْبِطْ لِي بِهَا عَذْكَ أَجْرًا وَضْعَ عَنِّي بِهَا وَزْرًا وَاجْعَلْهَا لِي عَذْكَ دُخْرًا وَتَفْلِيْهَا مِنْ كَمَا ثَقَبْلَهَا مِنْ عَبْدَكَ دَأْوِدْ

অর্থাৎ, হে আল্লাহ! উহার দ্বারা তোমার নিকট আমার জন্য নেকী লিখে রাখো এবং উহার দ্বারা আমার পাপরাশী দূর করে দাও, এবং উহাকে আমার জন্য গচ্ছিত সম্পদ হিসেবে জমা করে রাখো, আর উহাকে আমার নিকট হতে কবূল করো যেমন কবূল করেছো তোমার বান্দা

দাউদ (আঃ) হতে।”-সুনানে তিরমিয়ী, ইবনে মাজাহ, আর সিজদায়ে তিলাওয়াত হতে মাথা উত্তোলনকালে তাকবীর বলা তাঁর থেকে প্রমাণিত নেই, আর না তিনি তাশাহহুদ পাঠ করেন, আর না সালাম ফিরান।”

(২১) খোৎবা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা ঃ {যাদুল মাআদ, ১/১৭৯}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম খোৎবা দেওয়ার সময় তাঁর চোখ দু'টি লাল হয়ে যেতো, স্বর উচ্চ হতো এবং তাঁর রাগভাব খুব বেড়ে যেতো, মনে হয় যেন তিনি কোন সৈন্য বাহিনীকে সকাল-সন্ধায় হামলার ভয় প্রদর্শনকারী, তিনি বলতেনঃ আমি ও কিয়ামত দিবস প্রেরিত হয়েছি এরূপ, তখন তিনি নিজের তজনী ও মধ্যম আঙুলি একত্রিত করতেন, তিনি আরো বলতেনঃ

أَمَّا بَعْدُ فَإِنْ خَيْرُ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ وَخَيْرُ الْهُدَى هُدَى مُحَمَّدٌ وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحَدَّثُهَا  
وَكُلُّ بُدْعَةٍ ضَلَالٌ

অর্থাৎ, অতঃপর, নিচয়ই সর্বশ্রেষ্ঠ বাণী আল্লাহর কিবাত এবং সর্বোত্তম জীবনাদর্শ ‘মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম’-এর জীবনাদর্শ, আর নিকৃষ্টতম বিষয় হলো দীনে নবাবিশ্রেণী বিদআত এবং সকল বিদআতই পথভ্রষ্টতা।”-সহীহ মুসলিম, (২) তিনি যখনই খোৎবা প্রদান করতেন তখনই আল্লাহর প্রশংসার মাধ্যমে আরম্ভ করতেন, তিনি সাহাবীদেরকে ‘খোৎবাতুল হাজাহ’-তথা এই খোৎবাটি শিক্ষা দিতেনঃ

الْحَمْدُ لِلَّهِ نَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ أَنفُسِنَا وَسَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَّهُ وَمَنْ يَضْلِلْ فَلَا هَادِيَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ثُمَّ يَقْرَأُ ثَلَاثَ آيَاتٍ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقُوا اللَّهَ حَقَّ تَعَاهِدِهِ وَلَا تَمُونُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَتِسَاءً وَأَثْقَلَهُ اللَّهُ الَّذِي سَاعَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا

অর্থাৎ, সকল প্রশংসা আল্লাহর জন্য, আমরা তাঁরই প্রশংসা করি এবং

তাঁরই নিকট সাহায্য কামনা করি, তাঁরই নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করি এবং সকল বিপর্যয় ও কুকীর্তি হতে আত্মরক্ষার জন্য আমরা তাঁরই সাহায্য প্রার্থনা করি, আল্লাহু যাকে হেদায়াত দান করেন তার কোন পথভ্রষ্টকারী নেই, আমি সাক্ষ্য প্রদান করছি যে, আল্লাহু ব্যতীত সত্যিকার কোন মাঝুদ নেই এবং আমি আরো সাক্ষ্য প্রদান করছি যে, মুহাম্মদ সাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম তাঁর বান্দা ও রাসূল। অতঃপর তিনি এ তিনটি আয়াত পাঠ করতেনঃ “হে ঈমানদারগণ! তোমরা আল্লাহকে যথাযথ ভাবে ভয় করো এবং তোমরা মুসলিম না হয়ে মরো না।”-সূরা আলে ইমরান,আঃ ১০২, “হে মানবমঙ্গলী! তোমরা তোমাদের প্রতিপালককে ভয় করো, যিনি তোমাদেরকে এক ব্যক্তি হতে সৃষ্টি করেছেন।”-সূরা নিসা,আঃ ১, “ হে মু’মিনগণ! তোমরা আল্লাকে ভয় করো এবং সঠিক কথা বলো।”-সূরা আহযাব,আঃ ৭০-৭১, (৩) তিনি সাহাবীদেরকে সকল শুরুত্বপূর্ণ কাজে ইস্তিখারা করার নিয়ম শিক্ষা দিতেন যেমনভাবে তিনি তাদেরকে কোরআনের সূরা শিক্ষা দিতেন এবং বলতেনঃ যখন তোমাদের কেউ কোন কাজের ইচ্ছা করবে, তখন সে যেন ফরয সালাত ছাড়া দু’রাকাত নফল নামায পড়ে, তারপর এ দু’আটি পড়েঃ-

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكَ وَأَسْتَفِرُكَ بِقُدْرَتِكَ وَأَسْأَلُكَ مِنْ فَضْلِكَ الْعَظِيمِ فَبِإِنْكَ تَقْدِيرُ وَلَا أَقْدِرُ  
وَتَعْلَمُ وَلَا أَعْلَمُ وَأَلَّا تَعْلَمُ اللَّهُمَّ إِنِّي كُلْتَ تَعْلَمْ أَنَّ هَذَا الْأَمْرُ خَيْرٌ لِي فِي دِينِي  
وَمَعَاشِيْ وَعَاقِبَةِ أَمْرِي - عَاجِلُ أَمْرِي وَآجِلُهُ فَاقْدِرُ لِي وَيَسِّرْ لِي ثُمَّ بَارِكْ لِي فِيهِ وَإِنْ  
كُلْتَ تَعْلَمْ أَنَّ هَذَا الْأَمْرُ شَرٌّ لِي فِي دِينِي وَمَعَاشِيْ وَعَاقِبَةِ أَمْرِي - فِي عَاجِلِ أَمْرِي وَآجِلِهِ  
فَاقْصِرْ قَدْ عَنِّي وَاصْرِفْ عَنِّي وَاقْدِرْ لِي الْخَيْرَ حِينَ كَانَ ثُمَّ أَرْضِنِي بِهِ

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা ইন্নী আস্তাখীরুকা বি’ইলিমিকা, ওয়া আস্তাক্তু - দিরুকা বিকুদ্রাতিকা, ওয়া আসআলুকা মিন ফায়লিকাল আযীম, ফাইল্লাকা তাক্তদিরু ওয়ালা-আক্তদির, ওয়া-তালামু ওয়ালা-আলাম,

ওয়া-আভা আল্লামুল শুবুব, আল্লা-হুম্মা ইন-কুত্তা তালাম আন্না হা-যাল আম্রা, {‘হা-যাল আম্রা’- বলার সময় নিজের প্রয়োজনের কথা মনে করবে} খায়রুন-লী ফী-ধীনী ওয়া-মা'আশী ওয়া-আ-কিবাতি আমরী, ফী-আ-জিলি আমরী, ওয়া-আজিলিহী, ফাকুদিরহ-লী, ওয়া-ইয়াসসিরহ-লী, সুম্মা বা-রিকলী-ফীহু, ওয়া-ইন-কুত্তা তালাম আন্না-হা-যাল আম্রা, {এখানেও পুনরায় নিজের প্রয়োজনের কথা মনে করবে} শাররুল-লী ফী-ধীনী ওয়া-মা'আশী ওয়া-আ-কিবাতি আমরী, ফী-আ-জিলি আমরী, ওয়া-আজিলিহী, ফাস্রিফহ আন্না, ওয়াসরিফনী আনহু, ওয়াকদির লিয়াল খায়রা হায়সু কা-ন, সুম্মারফিনী বিহু”।—সহীহ বোখারী, অর্থাৎ, হে আল্লাহ! আমি তোমার নিকট তোমারই জ্ঞানের সাহায্যে এ বিষয়ে ইস্তিখারা (কল্যাণ প্রার্থনা) করছি এবং তোমার শক্তির বদৌলতে তোমার নিকট এ বিষয়ে কল্যাণ লাভের সামর্থ প্রার্থনা করছি এবং তোমার নিকট তোমারই মহান অনুগ্রহ ও কল্যাণের ভাগ্ন থেকে প্রার্থনা করছি, কারণ তুমি তো সব কিছু করার ক্ষমতা রাখো আর আমার তো কোন ক্ষমতা নেই এবং তুমি তো সবই জান, আর আমি কিছুই জানি না, আর তুমি যদি জান যে, আমার মনস্ত করা এই বিষয়টি আমার জন্য কল্যাণকর হবে আমার ধীনী ও দুনয়াবী জীবনে এবং শেষ পরিণামে, কিংবা আমার জলদি কাজে অথবা বিলম্বিত কাজে, তাহলে সে কাজটি আমার জন্য নির্ধারণ করে দাও এবং তা আমার জন্য সহজ করে দাও, আর তাতে আমার জন্য বরকত দান করো, পক্ষান্তরে তুমি যদি জান যে, আমার মনস্ত করা এই বিষয়টি আমার জন্য ক্ষতিকর হবে আমার ধীনী ও দুনয়াবী জীবনে এবং শেষ পরিণামে, কিংবা আমার জলদি কাজে অথবা বিলম্বিত কাজে, তাহলে তাকে আমার থেকে দূরে সরিয়ে দাও এবং আমাকেও তা

থেকে ফিরিয়ে রাখো, আর আমার জন্য কল্যাণ নির্ধারণ করো তা যেখানেই রয়েছে এবং তার উপর আমাকে সন্তুষ্ট রাখো।”

## (২২) ঘুমানো, জাগ্রত হওয়া ও স্বপ্ন প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুগ মাআদ, ১/১৪৯}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম কখনো বিছানার উপর ঘুমাতেন, আর কখনো চর্মনির্মিত বিছানার উপর, কখনো চাটাইয়ের উপর। আবার কখনো যমীনের উপর, আর কখনো চৌকীর উপর, তাঁর বিছনা ছিল চামড়ার, যার ভিতরকার উপকরণ ছিল খেজুর বৃক্ষের ছাল, আর অনুরূপ ছিল তাঁর বালিশ। (২) তিনি প্রয়োজনের অতিরিক্ত ঘুমাতেন না এবং প্রয়োজনীয় ঘুম থেকে নিজেকে বপ্তিতও করতেন না। (৩) তিনি রাতের প্রথমাংশে ঘুমাতেন এবং শেষাংশে জাগ্রত হয়ে আল্লাহর এবাদত করতেন, আবার কখনো মুসলমানদের সার্থ্য রক্ষার্থে রাতের প্রথমাংশেও জাগ্রত থাকেন। (৪) তিনি সফরকালে যখন শেষ-রাতে বিশ্রাম করতেন তখন তিনি তাঁর ডান কাতে শুতেন, আর যখন তিনি ফজরের কিছুক্ষণ আগে বিশ্রাম করতেন তখন বাহু খাড়া করে হাতের পাঞ্জার উপর মাথা রাখতেন। (৫) তিনি ঘুমালে সাহাবীদের কেউ তাঁকে জাগ্রত করতো না যতক্ষণ না তিনি নিজেই জাগ্রত হতেন, বস্তুতঃ তাঁর চক্ষুদ্বয় ঘুমালেও তাঁর অন্তর ঘুমাতো না। (৬) তিনি যখন ঘুমানোর উদ্দেশ্যে তাঁর শয়্যায় গমন করতেন, তখন বলতেন :-

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
উচ্চরণঃ বিইসমিকা আল্লা-হুম্মা আমৃতু ওয়া-আহয়া ; -  
অর্থাৎ, হে আল্লাহ! তোমারই নামে আমার মৃত্যবরণ ও আমার  
জীবনধরণ।”-সহীহ বোখারী, এবং তিনি স্বীয় দু'হাতের তালু মিলাতেন,  
অতঃপর সূরা ইখলাস ‘কুল হআল্লাহ আহাদ’ এবং ‘মুআউয়েয়াতাইন’-

তথা ‘কুল আউয়ু বি রাবিল ফালাক্স’ ও ‘কুল আউয়ু বি রাবিন নাস’ পাঠ করে তাতে ফুঁক দিতেন, তারপর দু’হাতের তালু দ্বারা দেহের যতটা অংশ সম্ভব মাসেহ করতেন। মাসেহ আরম্ভ করতেন তাঁর মন্তক ও মুখমণ্ডল এবং দেহের সামনের দিক থেকে, আর তিনি এক্ষেপ তিনবার করতেন।”-সহীহ বোখারী, (৭) তিনি ডান কাতে ঘুমাতেন এবং গালের নিচে হাত রেখে বলতেন : اللَّهُمَّ قَبِيلْ عَذَابَكَ يَوْمَ تُبْعَثُ عِبَادَكَ تَحْمِلُنَا رَغْبَةً  
হৃষ্মা ক্ষিণী আয়া-বাকা ইয়াওমা তাব্বাসু এবা-দাক ; - হে আল্লাহু! তুমি আমাকে তোমার আয়াব হতে রক্ষা করো যেদিন তুমি তোমার বান্দাদের পুনরুত্থান ঘঠাবে।”-সুনানে আবু দাউদ, তিনি কোন সাহাবীকে লক্ষ্য করে বলেনঃ যখন তুমি শয্যায় গমন করবে তখন নামায়ের অযুর ন্যায় অযু করবে, অতঃপর তোমার ডান কাতে শুয়ে বলবে :

اللَّهُمَّ أَسْلِمْتَ نَفْسِي إِلَيْكَ وَفَوَّضْتَ أَمْرِي إِلَيْكَ وَوَجَهْتَ وَجْهِي إِلَيْكَ وَجَاهَتِي ظَهِيرَتِي إِلَيْكَ رَغْبَةً  
وَرَهْبَةً إِلَيْكَ لَا مَلْجَأٌ وَلَا مَنْجَىٌ إِلَّا إِلَيْكَ آتَيْتَ بِكَثِيرٍ الَّذِي أَنْزَلْتَ  
অর্থাৎ, হে আল্লাহু! আমি আমার নফসকে তোমার কাছে সমর্পণ করলাম, আমার সমগ্র কার্য-ক্রম তোমার উপর সোপর্দ করলাম, আমার সত্ত্বাকে তোমার দিকে ফেরালাম, আমার পৃষ্ঠদেশকে তোমার আশ্রয়ে ঢেকালাম তোমার নিকট তোমার রহমতের আশা-ভরসা এবং তোমার শান্তির ভয়-ভীতি সহকারে, তুমি ছাড়া কোথাও আশ্রয়স্থল ও মুক্তির উপায় নেই, আমি ঈমান আনলাম তোমার কিতাবের উপর, যা তুমি নাযিল করেছো এবং তোমার নবীর উপর, যাকে তুমি প্রেরণ করেছো। যদি তুমি সেই রাত মৃত্যু বরণ কর, তাহলে তুমি ইসলামের উপরই মৃত্যু বরণ করবে”-সহীহ বোখারী, (৮) তিনি রাত্রে জাগ্রত হয়ে বলতেন :  
اللَّهُمَّ رَبُّ جِبَرِيلَ وَمِيكَانِيلَ وَإِسْرَافِيلَ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ عَالَمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ أَنْتَ  
ত্খَمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ اهْدِنِي لِمَا أَخْتِلَفَ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ يَا إِنْكَ تَهْدِي  
মَنْ تَشَاءُ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ

অর্থাৎ, “হে আল্লাহ! জিবরাইল, মীকাইল ও ইসরাফীল (আঃ) -এর রব, আকাশমণ্ডলী-পৃথিবীর সৃষ্টিকর্তা, দৃশ্য-অদ্ব্যোর মহাজ্ঞানী, তুমই তোমার বান্দাদের মাঝে ফায়সালা দিয়ে যেসব বিষয়ে তারা মতবিরোধ করেছিল, অতএব বিরোধপূর্ণ বিষয়াবলীতে তুমি আমাকে স্বীয় অনুগ্রহে সত্যের প্রতি পথ প্রদর্শন করো, কেননা তুমি যাকে চাও সরল-সঠিক পথে পরিচালিত করে থাকো।”-সহীহ মুসলিম, (৯) তিনি বিছানায় জাগ্রত হয়ে বলতেনঃ *الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي أَحْيَانَا بَعْدَ مَا أَمَاتَنَا وَإِلَيْهِ الشُّورُ* উচ্চারণঃ আলু হামদু লিল্লাহিল্লায়ী আহুইয়ানা বাদামামাতানা, ওয়া ইলাইহিন নুশুর। অর্থাৎ, সকল প্রশংসা আল্লাহর জন্য যিনি আমাদের মৃত্যু দান করার পর পুনরায় জীবন দান করেছেন, এবং তাঁরই দিকে ফিরে যেতে হবে ; আর তখন তিনি মিসওয়াক করতেন এবং অনেক সময় সূরা আলে ইমরানের আখেরী দশটি আয়াত পাঠ করতেন।”-সহীহ বোখারী, (১০) তিনি ভোরে মোরগের ডাক শুনে জাগ্রত হতেন, তখন তিনি ‘সুব্হানাল্লাহ, ওয়াল-হামদুলিল্লাহ, ওয়ালা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ, ওয়াল্লাহু আকবর’ বলতেন এবং আল্লাহর দরবারে দু'আ করতেন। (১১) তিনি বলেনঃ সৎ-ভালো স্বপ্ন আল্লাহর পক্ষ থেকে এবং খারাপ স্বপ্ন হয় শয়তানের পক্ষ থেকে, অতএব কোন ব্যক্তি অপছন্দনীয় স্বপ্ন দেখলে সে যেন তার বাঁ দিকে তিনবার থু-থু নিক্ষেপ করে এবং শয়তানের অনিষ্ট হতে আল্লাহর নিকট আশ্রয় প্রার্থনা করে, তাহলে এ স্বপ্ন তার কোন ক্ষতি করতে পারবে না এবং কারো নিকট তা বর্ণনা করবে না, পক্ষান্তরে যদি সে ভালো স্বপ্ন দেখে থাকে, তাহলে তার উচিত সুসংবাদ গ্রহণ করা এবং তা ঘনিষ্ঠ বঙ্গ ছাড়া কারো নিকট বিবৃত না করা।”-সহীহ বোখারী, তিনি আরো বলেনঃ তোমাদের কেউ অপছন্দনীয় স্বপ্ন দেখলে সে যে কাতে শুয়েছিল তা যেন পরিবর্তন করে নেয় এবং উঠে নামায পড়ে।”-সহীহ মুসলিম,

## (২৩) ফিৎরাত বা স্বভাবজাত-কর্ম, পোষাক-পরিচ্ছদ ও সৌন্দর্যের উপকরণ প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ, ১/১৬৭}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাহুার্হ আলাইহি ওয়াসাল্লাম অত্যধিক খোশবু ব্যবহার করতেন এবং খোশবু-সুবাস পছন্দ করতেন, এবং তিনি কখনো খোশবু ফিরিয়ে দিতেন না।"-সহীহ বোখারী, তাঁর নিকট সর্বাপেক্ষা পছন্দনীয় ছিল মেশক আশৰের সুগান্ধি। (২) তিনি মিসওয়াক করা পছন্দ করতেন, তিনি রোয়ারত অবস্থায় এবং রোয়া ছাড়া অবস্থায় মিসওয়াক করতেন, অনুরূপ নিদ্রা হতে জাগ্রতকালে, অযু করার সময়, নামায়ের সময় এবং ঘরে প্রবেশকালে মিসওয়াক করতেন। (৩) তিনি সুরমা লাগাতেন এবং বলতেনঃ তোমাদের সর্বোত্তম সুরমা হলো 'ইস্মদ'-তথা কালো সুরমা, যা চক্ষু পরিষ্কার করে এবং চুল উৎপন্ন করে।"-সুনানে আবু দাউদ, ইবনে মাজাহ, (৪) তিনি কখনো নিজেই মাথায় ও দাঢ়িতে চিরঞ্জী করতেন, আবার কখনো উম্মুল মু'মিনীন আয়েশা (রায়িঃ) তাঁর মাথা ও দাঢ়িতে চিরঞ্জী করে দিতেন, আর মাথা মুণ্ডণো প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শ ছিল, সম্পূর্ণ মাথা মুণ্ডণ করা, অথবা সম্পূর্ণ চুল রেখে দেয়া। (৫) হজ্জ-ওমরা ছাড়া অন্য সময় মাথা মুণ্ডণো তাঁর থেকে সহীহ সনদে প্রমাণিত নেই, আর তাঁর চুল ছিল কাঁধের উপর প্রচুর, জুম্মার উপরে এবং ওফরার চেয়ে কম, যা তাঁর কানঘয়ের লতির সাথে লেগেছিল। (৬) তিনি 'ক্ষ্যাআ'-তথা মাথার চুলের কিছু অংশ মুণ্ডণ করে কিছু অংশে চুল রেখে দিতে নিষেধ করেন। (৭) তিনি আরো বলেনঃ তোমরা কাফের-মুশরিকদের বিরোধিতা করো, দাঢ়ি প্রাচুর্য করো এবং গৌফ কেটে ফেলো।"-সহীহ বোখারী, মুসলিম, (৮) পোষাক-পরিচ্ছদ হতে যা কিছু সহজ-সাধ্য হতো,

তাই তিনি পরিধান করতেন, কখনো পশমের তৈরী, আবার কখনো তুলা-সুতার তৈরী, আর কখনো উলের তৈরী পোষাক। আর তাঁর নিকট সবচেয়ে প্রিয় ও পছন্দনীয় পোষাক ছিল ‘ক্লামীস’-তথা জামা।”-সুনানে আবু দাউদ, তিরমিয়ী, (৯) তিনি ডোরাদার ইয়ামানী চাদর ও ডোরাদার সবুজ চাদর পরিধান করেন, তিনি জুব্বা, পায়জামা, লুঙ্গি, চাদর, চমের মোজা, জুতা ও পাগড়ি পরিধান করেন। (১০) তিনি কখনো পাগড়ির একাংশ মুখের তালুর নিচ দিয়ে দিতেন, পাগড়ির কিনারা কখনো পিছনে ঝুলে রাখতেন, আর কখনো ঝুলে রাখতেন না। (১১) তিনি কালো রং- এর কাপড় পরিধান করেন এবং তিনি লাল-ডোরদার ‘হল্লা’-তথা লুঙ্গি ও চাদর পরিধান করেন।”-সহীহ বোখারী, (১২) তিনি রূপার আংটি পরেন, আর তার নাগীনা হাতের কজার দিকে রাখতেন। (১৩) তিনি যখন কোন নতুন কাপড় পরতেন, তখন প্রথমে তার নামকরণ করতেন, তারপর এ দু’আটি পাঠ করতেন :

اللَّهُمَّ لِكَ الْحَمْدُ أَنْتَ كَسُوتَنِي (هذا القميص أو الرداء أو العمامة) أَسْأَلُكَ خَيْرَهُ وَخَيْرَ مَا صَنَعْ لَهُ  
مَا صَنَعْ لَهُ وَأَغُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهِ وَشَرِّ مَا صَنَعْ لَهُ

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা লাকাল হামদু, আনতা কাসাওতানীহু, আস্মালুকা খায়রাহু ওয়া-খায়রা মা-সুনিআ লাহু, ওয়া-আউযুবিকা মিন শাররিহী, ওয়া-শাররি মা-সুনিয়া লাহু ;-অর্থাৎ, হে আল্লাহ! তোমারই জন্য সকল প্রশংসা, তুমই এ কাপড় আমাকে পরিয়েছো, আমি তোমার নিকট এর মধ্যে নিহিত কল্যাণ এবং এটি যে জন্য তৈরী করা হয়েছে সেসব কল্যাণ প্রার্থনা করি, আর আমি এর অনিষ্ট এবং এটি তৈরীর অনিষ্ট হতে তোমার আশ্রয় কামনা করি।”-সুনানে তিরমিয়ী, আবু দাউদ, (১৩) তিনি অযু করা, জুতা পরিধান করা, মাথা আঁচড়ানো এবং আদান-প্রদান ডান দিক থেকে করতে ভালবাসতেন। (১৪) তিনি যখন হাঁচি দিতেন তখন

মুখের উপর নিজের হাত বা কাপড় রাখতেন এবং হাঁচির আওয়াজ নিচ করতেন। (১৫) তিনি পর্দানশীন কুমারী মেয়েদের চাইতেও অধিক লজ্জাশীল ছিলেন।"-সহীহ বোখারী, মুসলিম, (১৬) তিনি হাঁসির বিষয় হলে হাঁসতেন এবং কাঁদার বিষয় হলে কাঁদতেন, তবে তাঁর অধিকাংশ হাঁসা ছিল মুচকি হাসি, আর সর্বাধিক হাসির সময় তাঁর দু'পার্শ্বের দাঁত দেখা যেতো, তিনি কখনই মুখগহ্যর বা কঠতালু পর্যন্ত প্রকাশ করে ক্ষাত্-ক্ষাত্ করে হাসেননি, পক্ষান্তরে তাঁর কান্নাও অনুরূপ ছিল, তিনি কখনই গাধার মতো চিৎকার করে উচ্চঃস্বরে কাঁদেননি, তবে তাঁর চক্ষুদ্বয় অঙ্গসিঙ্গ হতো এবং তাঁর বক্ষে ফুটন্ত হাঁড়ির ন্যায় আওয়াজ শোনা যেতো।"

## (২৪) সালামের আদান-প্রদান ও অনুমতি প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ, ২/৩৭১}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম কোন গোত্রের নিকট গমন করলে তাদের সালাম করতেন এবং তাদের নিকট হতে প্রত্যাবর্তন কালেও সালাম করতেন এবং সালামের ব্যাপক প্রচলন করার নির্দেশ দেন। (২) তিনি বলেনঃ ছোট সালাম করবে বড়কে, পদচারী সালাম করবে উপবিষ্ট ব্যক্তিকে, আরোহী ব্যক্তি সালাম করবে পদচারীকে এবং কম সংখ্যক লোকেরা সালাম করবে বেশী সংখ্যক লোককে।"-সহীহ বোখারী, মুসলিম (৩) তিনি কারো সাথে সাক্ষাৎ কালে প্রথমেই সালাম করতেন, আর কেউ তাঁকে সালাম করলে, তিনি সাথে সাথে অনুরূপ কিংবা তার চেয়ে উত্তমরূপে উত্তর দিতেন, কিন্তু নামায অথবা প্রাকৃতিক প্রয়োজন পূর্ণ করা ইত্যাদি বিশেষ কারণে সালামের উত্তর বিলম্বিত করতেন। (৪) তিনি প্রথমে 'আস্লাম عَلَيْكُم وَرَحْمَةُ اللّٰهِ' স্লাম করার পরে তোমাদের উপর শান্তি

বৰ্ষিত হোক এবং আল্লাহর রহমতও। প্রথমে সালাম প্ৰদানকাৱীৰ পক্ষে  
‘আলাইকাস্স সালাম’-বলা অপছন্দ কৱতেন (কাৱণ এটা  
মৃতদেৱ সালাম) এবং তিনি সালাম প্ৰদানকাৱীকে বলতেনঃ ‘সলাম  
ও عَلَيْكَ السَّلَامُ’ ‘ওয়া আলাইকাস্স সালাম’ আৱৰী শব্দ ‘ওয়াও’- এৱে সাথে। (৫) তাৰ  
আদৰ্শ ছিল, যদি জামায়াত-সমাৱেশ খুব বড় ও বিৱাট হয় যেখানে এক  
সালাম সবাৱ নিকট পৌছে না তখন তিনি তিন দিকে তিনবাৱ সালাম  
কৱতেন। (৬) তাৰ আদৰ্শ ছিল, মসজিদে প্ৰবেশকাৱী প্ৰথমে দু'ৱাকাত  
'তাহাইয্যাতুল মসজিদ' আদায় কৱবে, অতঃপৰ সমাৱেশে এসে তাদেৱ  
সালাম কৱবে। (৭) তিনি হাতেৱ ইশাৱায় অথবা মাথা নাড়িয়ে অথবা  
আঙুলেৱ ইশাৱায় সালামেৱ উত্তৱ দিতেন না, তবে শুধু নামায়ৱত  
অবস্থায় তিনি ইশাৱায় সালামেৱ উত্তৱ দেন। (৮) তিনি শিশু-  
কিশোৱদেৱ নিকট দিয়ে পথ অতিক্ৰম কৱাৱ সময় তাদেৱ সালাম  
কৱেন, অনুৱৰ্ণ মহিলাদেৱ সমাৱেশ দিয়ে পথ অতিক্ৰম কৱাৱ সময়  
তাদেৱ সালাম কৱেন, আৱ সাহাবীগণ জুমআৱ নামায পড়ে ফেৱাৱ পথে  
এক বৃক্ষা মহিলাকে সালাম কৱতেন, {যিনি বীটেৱ শিকড় ও ঘবেৱ দানা  
পিষে তাদেৱ জন্যে খাবাৱ তৈৱী কৱতেন।"-অনুবাদক} (৯) তিনি অনুপস্থিত  
ব্যক্তিৱ জন্য সালাম প্ৰেৱণ কৱতেন এবং তিনি সালাম বহনও কৱতেন।  
{উম্মল মু'মিনীন খাদিজা ও আয়েশা (ৱায়িহ)-কে জিবৱীল আমীন (আঃ)-এৱে  
সালাম পৌছান।"-অনুবাদক} আৱ তাকে কেউ অন্যেৱ প্ৰেৱিত সালাম  
পৌছালে, তিনি সালাম প্ৰেৱণকাৱী ও বহনকাৱী উভয়কে সালামেৱ উত্তৱ  
দিতেন, {অৰ্থাৎ, বলতেনঃ ওয়া আলাইকা ওয়া আলাইহিস্স সালাম।"-অনুবাদক}  
(১০) তাকে জিজেস কৱা হলোঃ এক ব্যক্তি যখন তাৱ ভাই বা বন্ধুৱ  
সাথে সাক্ষাৎ কৱে, সে কি তাৱ প্ৰতি মাথা ঝুকাবে ? তিনি উভয়ে  
বলেনঃ না, আবাৱ জিজেস কৱা হলোঃ সে কি তাকে জড়িয়ে ধৰবে

এবং চুমা খাবে ? উত্তরে তিনি বলেনঃ না, আবার জিজ্ঞেস করা হলোঃ সে কি তার হাত নিজের হাতের মধ্যে নিয়ে মুসাফাহা করবে ? উত্তরে তিনি বলেনঃ হ্যাঁ।”-সুনানে তিরিয়ী, (১১) তিনি পরিবার-পরিজনের নিকট অপ্রত্যাশিতভাবে-হৃষ্টান্ত এসে উপনীত হতেন না যাতে তারা ভয় পায়, বরং তিনি তাদের সালাম করতেন এবং প্রবেশ করে প্রথমে মিসওয়াক করতেন এবং তাদের অবস্থা সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদ করতেন। (১২) তিনি রাত্রিবেলায় পরিবার-পরিজনের নিকট গমন করলে এমনভাবে সালাম করতেন যা নিম্নিত লোকদের জাগাতে না, তবে জাগ্রত লোকেরা তাঁর সালাম শুনে নিতো।”-সহীহ মুসলিম, (১৩) তাঁর আদর্শ ছিল যে, যখন অনুমতিপ্রার্থীকে জিজ্ঞেস করা হয়, তুমি কে ? তখন সে জবাবে বলবেঃ আমি অমুকের পুত্র অমুক, অথবা সে নিজের উপনাম বা ডাকনাম ইত্যাদি বলবে, আর সে যেন ‘আমি’ বা এ ধরণের অস্পষ্ট কিছু না বলে। (১৪) তিনি তিনবার করে অনুমতি চাইতেন, অনুমতি দেয়া না হলে তিনি ফিরে যেতেন। (১৫) তিনি সাহাবীদেরকে অনুমতি চাওয়ার পূর্বে সালাম করা শিক্ষা দিতেন। (১৬) তিনি কারো বাড়ীতে গেলে তাদের দরজার সামনে দাঁড়াতেন না, বরং ডান কিংবা বাম দিকে সরে দাঁড়াতেন। (১৭) তিনি বলেনঃ দৃষ্টি পড়ার কারণেই তো অনুমতি নেবার ব্যবস্থা করা হয়েছে।”

## (২৫) কথা-বার্তা ও নীরবতা, বক্তব্য-ভাষণ ও সুন্দর নামকরণ

প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ, ১/১৭৫, ২/৩২০}

- (১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম সৃষ্টির মধ্যে সর্বাধিক শুদ্ধভাষায় বাক্যালাপে পারদর্শী এবং তাদের মাঝে সর্বাপেক্ষা মাধুর্যপূর্ণ বক্তব্য প্রদানকারী ছিলেন। (২) তিনি দীর্ঘক্ষণ নীরব থাকতেন বিনা

প্রয়োজনে কথা বলতেন না, আর যেই বিষয়টি তাঁর সাথে সম্পৃক্ত নয় সেই ব্যাপারে তিনি কোন কথা বলতেন না, তিনি যে বিষয়ে সাওয়াবের আশা করতেন শুধু সেই বিষয়েই কথা বলতেন। (৩) তিনি ‘জাওয়ামেউল কালিম’-তথা ব্যাপক অর্থবোধক সংক্ষিপ্ত বাক্য’ ধারা সুস্পষ্ট ভাষায় কথা বলতেন, যা গণনাকারী গণনা করতে সক্ষম হতো, তা অতিদ্রুত ও তাড়াছড়া করে বলা হতো না যা সংরক্ষণ করা যায় না, আর না তা কর্তিত ও বিচ্ছিন্ন ছিল যার মাঝে নীরবতা হতো। (৪) তিনি স্বীয় ভাষণে সর্বাপেক্ষা সুন্দর শব্দ চয়ন করতেন এবং স্বীয় উম্মতের জন্য শুরুত্বপূর্ণ বিষয়াদি মনোনীত করতেন, তিনি কখনো গালমন্দকারী ও অশালীন বাক্য উচ্চারণকারী ছিলেন না। (৫) তিনি উচ্চমর্যাদা সম্পন্ন শব্দ অনোপযুক্ত লোকদের শানে ব্যবহার করা, কিংবা অপছন্দনীয় শব্দ মর্যাদা সম্পন্ন লোকদের শানে ব্যবহার করা অপছন্দ করতেন, সুতরাং তিনি কোন মুনাফিক ব্যক্তিকে ‘সাইয়েদ’-বা নেতা বলে সম্বোধন করতে নিষেধ করেন এবং আবু জাহেলকে আবূল হাকাম বলতে বারণ করেন, অনুরূপ কোন রাজা-বাদশাহকে রাজাধিরাজ অথবা পৃথিবীতে আল্লাহর খলীফা ইত্যাদি বলতে নিষেধ করেন। (৬) তিনি সেই ব্যক্তিকে দিকনির্দেশনা দেন যাকে শয়তান কুমুদণা দেয়, সে যেন আল্লাহর নাম স্বরণ করে ‘আউয়ু বিল্লাহ’-অর্থাৎ, আমি আল্লাহর নিকট আশ্রয় প্রার্থনা করছি,-বলে এবং শয়তানের প্রতি লা’নত-অভিশাপ না করে এবং তাকে গালি না দেয়, অনুরূপ ‘শয়তান ধৰ্স হোক’-ইত্যাদি না বলে। (৭) তিনি সুন্দর নাম পছন্দ করতেন এবং তিনি নির্দেশ দেন যে, কেউ তাঁর নিকট দৃত প্রেরণ করলে যেন সুন্দর নাম ও সুন্দর চেহারা বিশিষ্ট লোককে দৃত হিসেবে প্রেরণ করে, তিনি নামের অর্থের প্রতি লক্ষ্য করতেন, তিনি ব্যক্তির সাথে তার নামের সংযুক্তি করতেন।

(৮) তিনি আরো বলেনঃ আল্লাহর নিকট সর্বাপেক্ষা পছন্দনীয় নাম হলো ‘আন্দুল্লাহ’-আল্লাহর বান্দা, ও ‘আন্দুর রহমান’-করণ্গাময় আল্লাহর বান্দা এবং সর্বাধিক সত্য নাম হলো ‘হারেস’-যামীন আবাদকারী ও ‘হাম্মাম’-অত্যধিক চিন্তা-ভাবনাকারী, আর সর্বাপেক্ষা মন্দ নাম হলো ‘হারব’-লড়াই-যুদ্ধ এবং ‘মুর্রাহ’- তিক্ত স্বাদযুক্ত।”-সহীহ মুসলিম, (৯) তিনি ‘আন্দিয়াহ’-পাপী মহিলা’- নাম পরিবর্তন করে তাকে বলেনঃ তুমি ‘জামীলাহ’-সুন্দরী ও সচ্চরিত্ববর্তী মহিলা। অনুরূপ তিনি ‘আসুরম’-অভাবী -নাম পরিবর্তন করে ‘যুরাআহ’-ফসল ও বীষ বপণকারী -নামকরণ করেন। তিনি মদীনায় গমন করে তার পুরাতন নাম ‘ইয়াস্রিব’-পরিবর্তন করে ‘তাইয়েবাহ’-পবিত্র, উত্তম ভূমি নামকরণ করেন। (১০) তিনি নিজের সাথীদের ডাকনাম বা উপনাম রাখতেন, অনেক সময় শিশু-কিশোরদেরও ডাকনাম রাখতেন এবং স্তৰীয় স্ত্রীদের কারো কারো ডাকনাম রাখতেন। (১১) তাঁর আদর্শ ছিল যার ছেলেসন্তান আছে, আর যার ছেলে-সন্তান নেই উভয়ের ডাকনাম রাখা এবং তিনি বলেনঃ তোমরা আমার নামে নাম রেখো, কিন্তু আমার ডাকনামে ডাকনাম রেখো না।”-সহীহ বোখারী, মুসলিম, {অর্থাৎ, একই ব্যক্তির নাম মুহাম্মদ এবং ডাকনাম আবুল কৃসিম’ রাখা যাবে না।”-অনুবাদক} (১২) তিনি রাতের আহারের নাম ‘আশা-উন’-পরিত্যাগ করে অধিকহারে ‘আতামাহ’-তথা অঙ্ককার বলতে নিষেধ করেন এবং আঙ্কুর ফলকে ‘কারম’-বলতে বারণ করে বলেনঃ কারম তো হলো ঈমানদারের কৃলব।”-সহীহ বোখারী, মুসলিম, (১৩) তিনি নিন্যোক্ত বাক্যাবলী ব্যবহার করতে নিষেধ করেনঃ- অমুক অমুক নক্ষত্রের কারণে আমাদের উপর বৃষ্টি হয়েছে, আল্লাহ যা চায় এবং তুমি যা চাও তাই হয়, {বরং বলবেং আল্লাহর ইচ্ছা, অতঃপর তোমার ইচ্ছা হলে} আল্লাহ ছাড়া অন্যের

নামে শপথ করা, বেশী বেশী কসম করা, অথবা কসমে এরূপ বলাঃ যদি অমুক কাজ করে, তাহলে সে ইহুদী বা খ্রীষ্টান হয়ে যাবে, মালিক নিজের ক্রিত দাস-দাসীকে আমার বান্দা ও আমার বান্দী বলা, আমার আত্মা ‘খৰীস’-কলুষিত হয়ে গেছে এরূপ বলা, (বরং যদি একান্তই বলতে হয়, তাহলে বলবেং আমার মন খারাপ বা দূর্বল হয়ে পড়েছে।”-সহীহু বোখারী, অথবা শয়তান ধ্বংস হোক বলা, আর ‘হে আল্লাহ! তুমি ইচ্ছা করলে আমাকে ক্ষমা কর, এরূপ বলতে নিষেধ করেন, বরং দৃঢ়তা সহকারে দু’আ করবে। (১৪) তিনি যুগ বা কালকে গালি দেয়া, বাতাসকে গালি দেয়া, জ্বরকে গালি দেয়া, {জ্বর মানুষের পাপরাশিকে দূর করে যেমন কামারের হাপের লোহার ময়লা দূর করে।”-সহীহু মুসলিম} মোরগকে গালি দেয়া {মোরগ নামাজের জন্য ঘূম থেকে জাগিয়ে দেয়।”-সুনানে আবু দাউদ} এবং ইসলাম পূর্ব জাহেলী যুগের ন্যায় বংশের খোঁটা দেয়া বা নির্বিচারে বংশের পক্ষপাতিত করা ইত্যাদি হতে নিষেধ করেন।”

## (২৬) উঠা-বসা ও চলা-ফেরা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ, ১/১৬১}

(১) রাসূলুল্লাহু সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম সামনের দিকে ভর দিয়ে চলতেন যেন তিনি নিম্নভূমিতে অবতরণ করছেন, তাঁর চলাফেরা ছিল সর্বাপেক্ষা সুন্দর, দ্রুতগতীতে এবং শান্তশিষ্ট ও ধীরস্থিভাবে। (২) তিনি খালী পায়ে ও জুতা পরে চলাফেরা করতেন। (৩) তিনি উট, ঘোড়া, খচ্ছর ও গাধার উপর আরোহন করেন, তিনি ঘোড়ার উপর কখনো লেগাম পরানো অবস্থায়, আবার কখনো লেগাম পরানো ছাড়াই আরোহণ করেন, আবার কখনো কাউকে সাওয়ারীর উপর সামনে ও পিছনে উঠিয়ে নিতেন। (৪) তিনি যমীনের উপর, আবার কখনো

চাটাইয়ের উপর, আবার কখনো বিছানার উপর বসতেন। (৫) তিনি বালিশের উপর টেক লাগাতেন, আবার কখনো নিজের বাম-পার্শ্বের উপর, আবার কখনো নিজের ডান-পার্শ্বের উপর। (৬) তিনি অত্যন্ত চিন্তিত অবস্থায় বসতেন, আবার কখনো চিৎ হয়ে শোতেন, আবার কখনো এক পায়ের উপর অপর পা রাখতেন, দুর্বলতার কারণে প্রয়োজন বিশেষ সাহাবীদের কারো উপর টেক লাগাতেন। (৭) তিনি কোন ব্যক্তি সূর্য ও ছায়ার মাঝখানে বসতে নিষেধ করেন। (৮) তিনি কোন বৈঠক আল্লাহর ধিকর হতে খালী হওয়াকে অপছন্দ করে বলেনঃ “যে কেউ কোন বৈঠকে বসে আল্লাহর ধিকর না করে, তাহলে সেই বৈঠক আল্লাহর নিকট তার জন্য হতাশা ও আক্ষেপের কারণ হবে।”-সুনানে আবু দাউদ,

(৯) তিনি আরো বলেনঃ “যে ব্যক্তি কোন মজলিসে বসলো যেখানে অত্যধিক আলাপ-আলোচনা হয়, আর সে ঐ মজলিস হতে উঠার পূর্বে নিম্নোক্ত দু’আটি পাঠ করলো, তাহলে তার জন্য তা কাফ্ফারা স্বরূপ হবে।”-সুনানে আবু দাউদ, তিরমিয়ী,

سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ اشْهُدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوْبُ إِلَيْكَ

উচ্চারণঃ সুবহা-নাকাল্লা-হুম্মা ওয়া-বিহাম্মিকা, আশহাদু আল লা-ইলাহা ইল্লা আন্তা, আস্তাগ্রফিরুক্কা ওয়া-আতুরু ইলাইকা ;- অর্থাৎ, তোমার পবিত্রতা বর্ণনা করি হে আল্লাহ! তোমারই প্রশংসার সাথে, আমি সাক্ষ্য দিচ্ছি যে, তুমি ছাড়া ইবাদতের যোগ্য কোন মাবৃদ নেই, আমি তোমার নিকট ক্ষমা ভিক্ষা করছি এবং তোমার নিকট তাওবা করছি।”

(২৭) সিজদায়ে শুভ্র প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ} আল্লাহর কোন সুস্পষ্ট নেআমত লাভের পর, অনুরূপ কোন সুস্পষ্ট বিপদ কেটে যাবার পর কৃতজ্ঞতা স্বরূপ সিজদা করা তাঁর এবং সাহাবীদের আদর্শ ছিল।”

## (২৮) আশৎকা, বিপদাপদ ও দুশ্চিন্তার চিকিৎসা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ, ১/১৮০}

(১) নবীজী সাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বিপদাপদের সময় বলতেনঃ  
لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ الْعَظِيمُ الْحَلِيمُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ  
الْعَرْشِ الْعَظِيمِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ  
السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْأَرْضِ وَرَبُّ  
الْعَرْشِ الْكَرِيمِ

অর্থাৎ, আল্লাহ ছাড়া ইবাদতের যোগ্য কোন মাবুদ নেই, তিনি মহান  
সহনশীল, আল্লাহ ছাড়া ইবাদতের যোগ্য কোন মাবুদ নেই, তিনি মহান  
আরশের প্রভু, আল্লাহ ছাড়া ইবাদতের যোগ্য কোন মাবুদ নেই, তিনি  
সপ্ত-আকাশ ও পৃথিবীর প্রতিপালক এবং সম্মানিত আরশের মালিক।”-  
সহীহ বোখারী, মুসলিম, (২) তাঁর নিকট কোন কঠিন কাজ আপত্তি হলে  
বলতেনঃ يَا حَسْنَةً يَا قَيُومُ بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغْفِرُ -ইয়া-হাইয়ুজ ইয়া-ক্তাইয়ুমু,  
বিরাহমাতিকা আস্তাগীস ;- অর্থাৎ, হে চিরঝিব, সর্বদা রক্ষণাবেক্ষণ -  
কারী! তোমারই অনুঘতে সাহায্য প্রার্থনা করছি।”-সুনানে তিরমিয়ী, তিনি  
বলেনঃ দুশ্চিন্তা, দুঃখ-কষ্টে পতিত ব্যক্তির দু'আ হলোঃ

اللَّهُمَّ رَحْمَتَكَ ارْجُو فَلَا تُكَلِّبْنِي إِلَى نَفْسِي طَرْفَةٍ عَيْنٍ وَاصْلَحْ لِي شَانِي ۖ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ  
উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা রাহমাতাকা আরজু, ফালা-তাকিল্লী ইলা-নাফ্সী  
ত্বারফাতা-আইনিন, ওয়া-আস্লিল্লী শানী-কুল্লাহ, লা-ইলাহা ইল্লা-আস্তা  
;-অর্থাৎ, হে আল্লাহ! তোমারই রহমতের আকাঙ্ক্ষী আমি, সুতরাং তুমি  
চোখের পলক পরিমাণ এক মুহর্তের জন্যও আমাকে আমার নিজের  
উপর ছেড়ে দিও না, তুমি আমার সমস্ত কাজ সুন্দর করে দাও, তুমি  
ছাড়া ইবাদতের যোগ্য কোন মাবুদ নেই।”-সুনানে আবু দাউদ, আর কোন  
কঠিন কাজ উপনীত হলে তিনি নামায পড়তেন।”-সুনানে আবু দাউদ, (৩)  
তিনি আরো বলেনঃ যদি কোন চিন্তা-ভাবনা ও দুশ্চিন্তাগুলি ব্যক্তি  
নিম্নোক্ত দু'আটি পাঠ করে, তাহলে আল্লাহ তার দুশ্চিন্তা দূরীভুত

**করবেন এবং চিন্তা-ভাবনার স্থলে শান্তি-খুশী সংগ্রাহিত করবেনঃ**

اللَّهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ وَابْنُ عَبْدِكَ وَابْنُ أَمْتَكَ ناصِيَتِي بِيَدِكَ مَاضٌ فِي حُكْمِكَ عَدْلٌ فِي قَضَاؤُكَ أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ سَمِّيَتْ بِهِ نَفْسِكَ أَوْ عِلْمَتْهُ أَهْدَا مِنْ خَلْقِكَ أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ أَوْ اسْتَأْنَثْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْكَ أَنْ تُجْعَلَ الْفُرْقَانَ رَبِيعَ قَلْبِي وَتُورَ صَدْرِي وَجَلَاءَ حُزْنِي وَذَهَابَ هَمِّي

উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা ইন্নী আদ্বুকা ওয়া-ইবনু আদিকা, ওয়া-ইবনু আমতিকা, না-সিয়াতী বিয়াদিকা, মায়িন-ফীয়া হুকমুকা, আদ্গুন ফীয়া-কুয়া-উকা, আস্ত্রালুকা বিকুল্লি-ইস্মিন হুয়া-লাকা, সাম্মাইতা বিহী নাফ্সাকা, আউ আল্লাম্ভাতাহ আহাদান মিন খালক্কিকা, আউ আন্যালতাহ ফী কিতাবিকা, আউ ইস্তা'সারতা বিহী ফী ইলমিল গাহিবে এন্দাকা, আন-তাজ্জালাল কোরআন রাবীয়া'-কাল্বী, ওয়া-নূরা সাদৱী, ওয়া-জিলায়া-হুয়নী, ওয়া-যেহাবা হাম্মী ; - অর্থাৎ, হে আল্লাহ! আমি তোমার বান্দা এবং তোমার এক বান্দার পুত্র, আর তোমার এক বান্দীর পুত্র, আমার কপালের লিখা বা ভাগ্য তোমারই হাতে, আমার উপর তোমার নির্দেশ কার্যকর, আমার প্রতি তোমার ফায়সালা ইনসাফের উপর প্রতিষ্ঠিত, আমি সেই সমস্ত নামের প্রত্যেকটির বদৌলতে যেসব দিয়ে তুমি নিজের নামকরণ করেছো, অথবা তোমার যে নাম তুমি তোমার কিতাবে নাযিল করেছো, অথবা তোমার সৃষ্টি জীবের মধ্যে কাউকে শিখিয়ে দিয়েছো, অথবা স্বীয় ইলমের ভাণ্ডারে নিজের জন্য সংরক্ষণ করে রেখেছো,- তোমার নিকট এই কাতর প্রার্থনা জানাই যে, তুমি কোরআনুল কারীমকে বানিয়ে দাও আমার হৃদয়ের জন্য প্রশান্তি, আমার বক্ষের জ্যোতি, আমার চিন্তা-ভাবনার অপসারণকারী এবং উদ্বেগ-উৎকষ্টের বিদ্রূণকারী।"-মুসনদে আহমদ, (8) তিনি আশংকার সময় সাহাবীদের এ দু'আটি শিক্ষা দিতেনঃ

أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّلَامِيتِ مِنْ غَضْبِهِ وَعَقَابِهِ وَشَرِّ عَبَادِهِ وَمِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ وَ

أَعُوذُ بِكَ رَبَّ أَن يَخْضُرُونَ

উচ্চারণঃ আউয়ু বিকলিমাতিল্লাহিত তাম্মা-তি, মিন গমবিহী ওয়া এক্সাবিহী, ওয়া শাররি-এবাদিহী, ওয়া মিন হামায়া-তিশ শায়াত্তীনি, ওয়া আউয়ু বিকা-রাবি আইয়াহযুরুন।"-সুনানে তিরমিয়ী, আবু দাউদ, অর্থাৎ, আমি আল্লাহর পরিপূর্ণ কালিমাসমূহের মাধ্যমে আশ্রয় প্রার্থনা করছি তাঁর গম্বুজ ও আযাব হতে এবং তাঁর বান্দাদের অনিষ্ট হতে, আর শয়তানদের কুমক্ষণা হতে, হে প্রভু! আমি তোমার আশ্রয় কামনা করছি তাদের উপস্থিতি থেকে। (৫) তিনি আরো বলেনঃ যে কেউ বিপদে পতিত হয়ে এ দু'আটি পাঠ করে, তাহলে আল্লাহ সেই বিপদের বিনিময়ে তাকে সাওয়াব প্রদান করবেন এবং উহা অপেক্ষা উত্তম কিছু তাকে দান করবেন :-

إِنَّمَا يَلْهُ وَإِنَّمَا يَرْجِعُونَ اللَّهُمَّ اجْرُنِي فِي مُصَبِّبِي وَاحْذِفْ لِي خَيْرًا مِنْهَا -

উচ্চারণঃ ইন্না-লিল্লাহি ওয়া-ইন্না ইলাইহি রাজিউন, আল্লা-হুম্মা আজিজুন্নী ফী মুসিবাতী ওয়া আখলিফ্লী খাইরাম-মিনহা।"-সহীহ মুসলিম, -অর্থাৎ, নিশ্চয়ই আমরা আল্লাহর জন্যে এবং আমাদেরকে তাঁরই দিকে ফিরে যেতে হবে ; - হে আল্লাহ! আমাকে আমার বিপদের প্রতিদান দান করো এবং উহা অপেক্ষা উত্তম স্তুলাভিষিক্ত কিছু প্রদান করো।"-সহীহ মুসলিম,

(২৯) সফর-ব্রহ্মন প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালাঃ {যাদুল মাআদ, ১/৪৪৪}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বৃহস্পতিবার ও দিনের প্রথম দিকে সফরে রওয়ানা হওয়া পছন্দ করতেন।"-সহীহ বোখারী ও সহীহ মুসলিম, (২) সফরসংগী ছাড়া মুসাফিরের পক্ষে রাতে একাকী সফর করা তিনি অপছন্দ করতেন, অনুরূপ কোন ব্যক্তি একাকী সফর করা তিনি অপছন্দ করতেন।"-সহীহ বোখারী, (৩) তিনি মুসাফিরদের প্রতি নির্দেশ জারী করেন যে, তারা তিনজন হলে যেন নিজেদের মধ্য

হতে একজনকে আমীর নিযুক্ত করে।”-সুনানে আবু দাউদ, (8) তিনি সাওয়ারীতে আরোহণ করে তিনবার ‘আল্লাহ আকবর’-বলতেন। অতঃপর নিম্নোক্ত দু’আ সমূহ পাঠ করতেনঃ-

سَبَّحَنَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كَنَّا لَهُ مُفْرِينَ إِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمْنَقِبِيُّونَ اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ فِي سَقْرَنَا هَذَا الْبَرَّ وَالثَّقَوْيَ وَمِنَ الْعَوْلَ مَا تَرَضَى اللَّهُمَّ هُوَنَ عَلَيْنَا سَقْرَنَا هَذَا وَاطَّوْ عَنَّا بَعْدَهُ اللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ فِي السَّقْرِ وَالخَلِيقَةِ فِي الْأَهْلِ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ وَعْيَاءِ السَّقْرِ وَكَبَابَةِ الْمَنْظَرِ وَسُوءِ الْمَنْقَبِ فِي الْمَالِ وَالْأَهْلِ

উচ্চারণঃ সুবহানাল্লাহী সাখ্খারা লানা হায়া, ওয়ামা কুন্না লাহু মুকুরিনীন, ওয়া-ইন্না ইলা-রবিনা লামুনক্সালিবুন, আল্লা-হুম্মা ইন্না নাসআলুকা ফী সাফারিনা-হাযাল বিরুরা ওয়াত তাকওয়া, ওয়া মিনাল আমালে মাতারয়া, আল্লা-হুম্মা হাওয়েন আলাইনা সাফারানা-হায়া, ওয়াত্বি আল্লা বুআদাহ, আল্লা-হুম্মা আন্তাস-সাহিরু ফিস্-সাফার, ওয়াল-খালীফাতা ফিল-আহাল, আল্লা-হুম্মা ইন্নী আউয়ু বিকা মিন ওয়া’সাইস সাফার, ওয়া কা’বাতিল মানয়ার, ওয়া সূহিল মুনক্সালাবি ফিল-মালি, ওয়াল-আহলি ;- অর্থাৎ, পাক-পবিত্র সেই মহান সত্ত্বা, যিনি এটিকে আমাদের জন্য বশীভূত করে দিয়েছেন, অন্যথায় একে বশীভূত করতে আমরা সংশ্লিষ্ট ছিলাম না, আর আমরা অবশ্যই আমাদের প্রতিপালকের নিকট প্রত্যাবর্তনকারী, হে আল্লাহ! আমাদের এই সফরে আমরা তোমার নিকট প্রার্থনা করছি নেকী ও তাকওয়ার এবং এমন আমলের সামর্থ্য যাতে তুমি রায়ি-খুশী হও, হে আল্লাহ! তুমি আমাদের জন্য এই সফরকে সহজ-সাধ্য করে দাও এবং এর দূরত্বকে আমাদের জন্য শুটিয়ে দাও, হে আল্লাহ! তুমি সফরে আমাদের সাথী এবং পরিবারে আমাদের প্রতিনিধি-রক্ষণাবেক্ষণকারী, হে আল্লাহ! আমরা তোমার আশ্রয় প্রার্থনা করছি সফরের ক্লেশ হতে এবং অবাঞ্ছিত কষ্টদায়ক-মর্মান্তিক দৃশ্যের দর্শন

হতে, আর নিজেদের ধন-সম্পদ ও পরিবার-পরিজনের ক্ষয়ক্ষতিকর অনিষ্টকর দৃশ্যের দর্শন হতে ; আর তিনি সফর থেকে প্রত্যাবর্তনকালে এ দু'আটি অতিরিক্ত পড়তেনঃ عَبْدُونَ لِرَبِّنَا حَمِيدُونَ آبِيُونَ تَائِبُونَ - আইবুনা তাইবুনা আবিদুনা লি-রবিনা হামিদুন ;- অর্থাৎ, আমরা প্রত্যাবর্তনকারী নিরাপত্তার সাথে, আমরা তাওবাকারী, আমরা নিজেদের প্রভুর ইবাদতকারী ও প্রশংসাকারী ।"-সহীহ মুসলিম, (৫) যখন তিনি উচ্চ ভূমিতে উঠতেন 'আল্লাহ আকবর'-তাকবীর বলতেন এবং যখন সমভূমি-উপত্যকার দিকে নামতেন 'সুবহানাল্লাহ'-বলতেন ।"-সুনানে আবু দাউদ, এক ব্যক্তি বললোঃ ইয়া রাসূলাল্লাহ ! আমি সফরে যেতে মনস্ত করেছি, তখন তিনি বলেনঃ তুমি অবশ্যই 'তাক্তওয়া'-আল্লাহভীতি অবলম্বন করবে, আর প্রত্যেক উচ্চ জায়গায় উঠার সময় তাকবীর বলবে ।"-সুনানে তিরিয়ী, (৬) সফরকালে ভোরের আলো উজ্জাসিত হলে তিনি বলতেনঃ

سَمِعَ سَامِعٌ بِحَمْدِ اللَّهِ وَحْسَنَ بِاللَّهِ عَلَيْنَا رَبُّنَا صَاحِبَنَا وَأَفْضَلُ عَلَيْنَا عَانِدًا بِاللَّهِ مِنَ النَّارِ  
অর্থাৎ, এক সাক্ষ্যদানকারী সাক্ষ্য দিল আল্লাহর প্রশংসার, আর অগণিত নিয়ামত আমাদের উপর উত্তমরূপে বর্ধিত হলো, হে আমাদের প্রতিপালক আমাদের সঙ্গে থাকুন, প্রদান করুন আমাদের উপর অফুরন্ত নিয়ামত, আমি আল্লাহর নিকট জাহানামের আগুন হতে আশ্রয় প্রার্থনাকারী ।"-সহীহ মুসলিম, (৭) তিনি সফরকালে পরিবার-পরিজনকে বিদায় দানের সময় বলতেনঃ أَسْتَوْرُغُ اللَّهُ بِيَنِكَ وَأَمَانِكَ وَخَوَاتِيمَ أَعْمَالِكَ  
উচ্চারণঃ আস্তাওদিউল্লাহ দীনাকা, ওয়া-আমানাতাকা, ওয়া-খাওয়াতীমা আ'মা-লিক;- অর্থাৎ, আমি তোমার দীন-ধর্ম, তোমার আমানত এবং তোমার আমল সমূহের সমাপ্তি আল্লাহর হেফায়তে রেখে যাচ্ছি ।"-সুনানে আবু দাউদ, তিরিয়ী, (৮) তিনি বলেনঃ তোমাদের কেউ সফরে কোন স্থানে অবতরণ করলে তখন বলবেঃ أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ الْمُأْمَاتِ

উচ্চারণঃ আউয়ু বিকালিমাতিল্লাহিত্ তা-মাতি মিন শারুরি  
 মা-খালাক ;-অর্থাৎ, আমি আল্লাহর পরিপূর্ণ কালিমা সমূহের মাধ্যমে  
 আশ্রয় প্রার্থনা করছি তাঁর সৃষ্টির অনিষ্ট হতে ;- তাহলে সেই স্থান ত্যাগ  
 করা পর্যন্ত কোন বস্তু তার কোন ক্ষতি সাধন করতে পারবে না।"-সহীহ  
 মুসলিম, (৯) তিনি মুসাফিরের প্রয়োজন পূর্ণ হওয়ার পর অবিলম্বে  
 নিজের পরিবার -পরিজনের নিকট ফিরে আসার নির্দেশ দিতেন। (১০)  
 তিনি মহিলাকে মাহরাম পুরুষ সাথী ছাড়া সফর করতে নিষেধ করতেন,  
 যদিও ডাকযোগা-যোগের দূরত্ব, তথা প্রায় ১২ মাইল হয়, এবং তিনি  
 কাফের শক্তদের দেশে কোরআন মজীদ নিয়ে সফর করতে নিষেধ  
 করেন শক্তদের হস্তগত হওয়ার আশংকায়। (১১) তিনি মুসলিমকে  
 কাফের-মুশরিকদের মাঝে বসবাস করতে নিষেধ করেন, যদি সে  
 হিজরত করার শক্তি-সামর্থ্য রাখে এবং বলেনঃ যে সকল মুসলমান  
 কাফের-মুশরিকদের মাঝে বসবাস করে, তাদের সাথে আমার সম্পর্ক  
 ছিল।"-সুনানে আবু দাউদ, তিরমিয়ী, নাসাই, তিনি আরো কলেনঃ যে কেউ  
 কাফের-মুশরিকের সঙ্গী হয় এবং তার সাথে বসবাস করে সেও তার  
 মতো।"-সুনানে আবু দাউদ, (১২) তাঁর সফর চার প্রকার ছিল (১)  
 হিজরতের সফর, (২) জিহাদের সফর, আর এটাই ছিল সর্বাপেক্ষা অধিক  
 (৩) ওমরার সফর, (৪) হজ্জের সফর। (১৩) তিনি সফরে চার রাকাতের  
 ফরয নামাযকে কসর করে দু'রাকাত পড়তেন সফরের উদ্দেশ্যে বের  
 হওয়ার সময় হতে ফিরে আসা পর্যন্ত, আর তিনি সফরে শুধুমাত্র ফরয  
 নামায আদায় করতেন, তবে তিনি ফজরের সুন্নাত ও বিতর নিয়মিত  
 পড়তেন। (১৪) তিনি স্বীয় উম্মতের জন্য কোন নির্দিষ্ট পরিমাপ বা  
 দূরত্ব নির্ধারণ করেননি যা অতিক্রম করার পর নামায কসর করা কিংবা  
 রোয়া ছেড়ে দেয়া বিধেয় হবে। {বরং প্রচলিত অর্থে যাকে সফর

বলা হয়, সেই সফরে নামায কসর করা চলবে।"-অনুবাদক] (১৫) তাঁর আদর্শ ছিল না সফরে সাওয়ারীতে আরোহণ কালে 'জম' করা -তথা দুই ওয়াক্তের নামায একত্রিত করে আদায় করা, আর না অবতরণের কালে, বরং তিনি শুধু সফর দ্রুতগতীতে হলেই 'জম' করতেন, সুতরাং সূর্য ঢলার আগে তিনি সফর শুরু করলে, তখন যোহরকে আসরের সময় পর্যন্ত বিলম্বিত করতেন, অতঃপর সাওয়ারী হতে অবতরণ করে যোহর ও আসর একত্রিত করে আদায় করতেন, আর সফর শুরু করার আগেই সূর্য ঢলে গেলে, তখন তিনি যোহরের নামায পড়ে সাওয়ারীতে আরোহণ করতেন, অনুরূপ সফর দ্রুতগতীতে হলে তিনি মাগরিবের নামায বিলম্বিত করে এশার নামাযের সাথে একত্রিত করে এশার ওয়াক্তে আদায় করতেন। (১৬) তিনি সফরে দিবারাত্রে নফল নামায সাওয়ারীর উপরই পড়তেন, সাওয়ারী যে দিকেই ফিরে আছে সেই দিকেই নামায আদায় করতেন এবং রূক্ত-সিজদা ইশারার মাধ্যমে আদায় করতেন এবং সিজদার সময় মাথা রূক্ত হতে অধিক নত করতেন, (কিন্তু ফরয নামায আদায়ের ইচ্ছা করলে সাওয়ারী হতে অবতরণ করে ক্ষিবলার দিকে মুখ করে আদায় করতেন, (১৭) তিনি মাহে রামযানে সফর করেন এবং রোয়া না রেখে ইফতার করেন, সাহবীদের রোয়া রাখা ও না রাখা উভয়ের অনুমতি দেন। (১৮) তিনি সফরে সর্বদা কিংবা অধিকাংশ সময়ে চর্মের মোজা পরিধান করতেন। (১৯) তিনি কোন ব্যক্তিকে সফরে দীর্ঘদিন অতিবাহিত করার পর হঠাৎ রাত্রিবেলায় পরিবারবর্গের নিকট ফিরে আসতে নিষেধ করেন।"-সহীহ বোখারী, (২০) তিনি বলেনঃ ফেরেশ্তাগণ সেসব কাফেলার সফরসঙ্গী হয় না, যাদের সাথে কুকুর অথবা ঘন্টা থাকে।"-সহীহ মুসলিম, (২১) তিনি সফর থেকে ফিরে এসে প্রথমে মসজিদে গিয়ে দু'রাকাত নামায আদায়

করতেন, অতঃপর পরিবারের শিশু-কিশোরদের সাথে সাক্ষাৎ করতেন। (২২) তিনি সফর থেকে প্রত্যাবর্তনকারীর সাথে প্রীতিভরে আলিঙ্গন করতেন এবং নিজ পরিবারের লোক হলে তাকে চুমা দিতেন।”

### (৩০) ডাক্তারী-চিকিৎসা ও রোগীর দেখা-শোনা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা :

{যাদুল মাআদ, ৪/৯}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম -এর আদর্শ ছিল নিজের চিকিৎসা করা এবং নিজ পরিবার ও সাহাবীদের কেউ অসুস্থ্য হয়ে পড়লে তাকে চিকিৎসা করার আদেশ করা। (২) তিনি বলেনঃ আল্লাহু এমন কোন রোগ সৃষ্টি করেননি, যার কোন চিকিৎসা নেই।”-সহীহ বোখারী, তিনি আরো বলেনঃ হে আল্লাহর বান্দারা! তোমরা চিকিৎসা করো।”-সুনানে আবু দাউদ, তিরমিয়ী, (৩) তিনি তিনি প্রকারে রোগীর চিকিৎসা করতেন (১) প্রাকৃতিক ঔষধসমূহ দ্বারা, (২) ‘ইলাহী দাওয়া’-তথা শিরকমুক্ত ঝাড়-ফুঁক দ্বারা, (৩) উভয়ের সমুষ্টির দ্বারা। (৪) তিনি মদকন্দব্য ও অপবিত্র বস্ত্র দ্বারা চিকিৎসা করতে নিষেধ করেন। (৫) তাঁর সাহাবীদের কেউ অসুস্থ্য হয়ে পড়লে তিনি তাকে দেখতে যেতেন, তিনি মরণমুখী ইহুদী ছেলেটিকে দেখতে যান যে তাঁর খেদমত করতো এবং তাঁর মরণমুখী চাচা (আবু তালিব)-কে দেখতে যান অর্থচ সে মুশরিক ছিল এবং উভয়ের উপর ইসলাম পেশ করেন, তখন ইহুদী ছেলেটি ইসলাম গ্রহণ করলো, কিন্তু তাঁর চাচা (আবু তালিব) ইসলাম গ্রহণ করেনি। (৬) তিনি রোগীর নিকটবর্তী হতেন এবং তার মাথার নিকট বসতেন এবং তার অবস্থা সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করতেন। (৭) তাঁর আদর্শ ছিল না যে, রোগীকে দেখতে যাওয়ার জন্য কোন দিন বা কোন সময় নির্দিষ্ট করা, বরং তিনি স্বীয় উম্মতের জন্য দিবারাত্রি ও সর্বক্ষণ রোগী

দেখতে যাওয়ার বিধান করেন।”

(ক) প্রাকৃতিক ঔষধ দ্বারা চিকিৎসা করা প্রসঙ্গে তাঁর  
আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ, ৪/২৩}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেছেনঃ জুরের উৎপত্তি, অথবা বলেছেনঃ কঠিন জুরের উৎপত্তি জাহান্নামের উভাপ হতে, সুতরাং তোমরা পানির দ্বারা তা ঠাণ্ডা করো।”—সহীহ বোখারী, মুসলিম, (২) তিনি আরো বলেনঃ তোমাদের কেউ জুরে আক্রান্ত হলে তার উপর তিনি রাত ঘাবৎ ভোরে ঠাণ্ডা পানি ঢেলে দেয়া উচিত। (৩) তিনি জুরে আক্রান্ত হলে এক বালতি পানি আনতে বলতেন এবং তা নিজের মাথার উপর ঢেলে দিতেন এবং গোসল করতেন, একদা জুর সম্পর্কে তাঁর নিকট আলোচনা করা হয়, তখন এক ব্যক্তি জুরকে গালি দিলে তিনি বলেনঃ তোমরা জুরকে গালি দিও না, কেননা জুর মানুষের পাপরাশিকে দূর করে যেমন কামারের হাপর লোহার ময়লা দূর করে থাকে।”—সুনানে ইবনে মাজাহ, (৪) জনৈক ব্যক্তি এসে বললোঃ ইয়া রাসূলুল্লাহ। আমার তাই পেটের অভিযোগ করছে, অন্য বর্ণনায় রয়েছে,— তার পেট ছুটেছে— অর্থাৎ, দস্ত শুরু হয়েছে, তখন তিনি বললেনঃ তাকে মধু পান করাও।”—সহীহ বোখারী, মুসলিম, তিনি ঝাড়-ফুঁকের সময় পানির সাথে থুথু মিলাতেন। (৫) এক দল লোক মদীনায় এসে ‘ইস্তিসৃক্তা’- রোগের অভিযোগ করলে তিনি তাদেরকে বলেনঃ যদি তোমরা যাকাতের উট চারণক্ষেত্রে গিয়ে সেগুলোর পেশাব ও দুধ পান করতে, অতঃপর তারা অনুরূপ করলে সুস্থ হয়ে যায়।”—সহীহ বোখারী, মুসলিম, আর ‘ইস্তিসৃক্তা’- এক প্রকার রোগবিশেষ যাতে পেট ফুলে যায় এবং পিপাসার নির্বান্তি হয় না। (৬) তিনি ওহুদ যুক্তে আহত হলে তাঁর কল্যা

ফাতিমা (রায়িঃ) চাটাই-এর একটি টুকরো নিয়ে আগুনে পুড়ে সে ছাই তাঁর ক্ষতস্থানে লাগিয়ে দিলে সাথে সাথে রক্ত বন্ধ হয়ে যায়। তিনি উবাই ইবনে কাআব (রায়িঃ) -এর নিকট একজন ডাঙ্কার প্রেরণ করেন, সে তার একটি রগ-ধমনী কেটে গরম লোহা দিয়ে দাগ লাগায়, তিনি বলেনঃ (অনেক) রোগের নিরাময় তিনটি জিনিসে, মধু পান করা, সিংগা লাগানো এবং গরম লোহা দিয়ে দাগানো, তবে আমি আমার উম্মতকে গরম লোহা দ্বারা দাগাতে নিষেধ করছি।"-সহীহ বোখারী, তিনি আরো বলেনঃ লোহা গরম করে দাগ লাগানো আমি পছন্দ করি না।"-সহীহ বোখারী, মুসলিম, অর্থাৎ, একান্ত বিশেষ প্রয়োজন ছাড়া লোহা গরম করে দাগ লাগাবে না, যেহেতু তাতে অত্যধিক কষ্ট রয়েছে। (৭) তিনি অসুখের সময় শিঙ্গা লাগান এবং শিঙ্গাদানকারীকে তার মজুরী প্রদান করেন, আর বলেনঃ তোমরা যে পদ্ধতিতে চিকিৎসা করাও, শিঙ্গা লাগানো তার মধ্যে অন্যতম।"-সহীহ বোখারী, মুসলিম, তিনি এহরাম অবস্থায় ব্যথার কারণে মাথায় শিঙ্গা লাগান।"-সহীহ বোখারী, তিনি স্বীয় উরুর উপরিভাগে 'ওসা'- তথা হাড় ভাঙ্গা ছাড়া ব্যথা'-এর কারণে শিঙ্গা লাগান, তিনি তিনটি শিঙ্গা লাগতেন, একটি ক্ষেত্রে মধ্যবর্তী পিছনের অংশে এবং অপর দু'টি দু'কাঁধের পার্শ্বের রঙের উপর, তিনি (খাইবর হতে ফেরার পথে ইহুদী মহিলা কর্তৃক) বিষ মিশ্রিত বকরী হতে আহার করার পর ক্ষেত্রে মধ্যবর্তী পিছনের অংশে তিন বার শিঙ্গা লাগান এবং তিনি সাহাবীদের শিঙ্গা লাগনোর নির্দেশ দেন। (৮) কেউ মাথা ব্যথার অভিযোগ করলে তিনি তাকে বলতেনঃ তুমি শিঙ্গা লাগাও, আর কেউ পাঁয়ে ব্যথার অভিযোগ করলে তিনি তাকে বলতেনঃ তুমি মেহেদী দ্বারা পাঁয়য় খেজাব-রং কর।"-সুনানে আবু দাউদ, (৯) সুনানে তিরমিয়ীতে নবীজী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের খাদেমা উম্মু রাফেআ'

-সালমা (রাযঃ) হতে বর্ণিত, কোন সময় তাঁর শরীরে আঘাত লাগলে, অথবা কাটা ভিজ্ব হলে, তিনি তার উপর মেহেদী লাগাতেন। (১০) তিনি আরো বলেনঃ ‘এরকুন নাসা’ রোগের নিরাময় হলো দুষ্পার পাছার নির্জনস, যা প্রতি দিন প্রত্যুষে খুঁতুর উপর তথা মুখ দৌত করার পূর্বে পান করবে।”-সুনানে ইবনে মাজাহ, আর ‘এরকুন নাসা’- সেই ব্যথাকে বলা হয় যা উরুর উপরিভাগের জোড় থেকে শুরু হয়ে পিছন দিয়ে নিচের দিকে নেমে আসে। (১১) তিনি শরীর কশা এবং পেট মলীন ও নরম করার দাওয়া প্রসঙ্গে বলেনঃ তোমরা নীম-পাতা ও জিরা ব্যবহার করো, কেননা উহাতে প্রত্যেক রোগের নিরাময় রয়েছে একমাত্র মৃত্যু ছাড়া।”-সুনানে ইবনে মাজাহ, (১২) তিনি আরো বলেনঃ তোমাদের সর্বোভ্যুম সুরমা হলো ‘ইস্মদ’-তথা কালো সুরমা, যা চক্ষু পরিষ্কার করে এবং চুল উৎপন্ন করে।”-সুনানে আবু দাউদ, ইবনে মাজাহ, (১৩) তিনি আরো বলেনঃ যে ব্যক্তি প্রত্যুষে সাতটি আজওয়া খেজুর খেয়ে নেবে, সে দিন কোন বিষ বা জাদুটোনা তার কোন ক্ষতি করতে পারবে না।”-সহীহ বোখারী, মুসলিম, (১৪) তিনি আরো বলেনঃ তোমরা রোগীদেরকে পানাহারের উপর জবরদস্তি করো না, কেননা আল্লাহই তাদেরকে পানাহার করান।”-সুনানে তিরমিয়ী, ইবনে মাজাহ, (১৫) নবীজী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম সুহাইব (রাযঃ)-কে খেজুর হতে আত্মরক্ষার নির্দেশ দেন, সে চক্ষুপীড়া অবস্থায় খেজুর খাওয়ায় অসম্মতি প্রকাশ করেন, তবে করেকটি খেজুর খাওয়ায় সম্মতি প্রকাশ করেন, আর তিনি আলী (রাযঃ)-কে ‘রুতাব’-তথা তাজা খেজুর হতে আত্মরক্ষার নির্দেশ দেন যখন সে চক্ষুপীড়ায় ভুগছিল। (১৬) তিনি বলেনঃ যখন তোমাদের কারো খাবারের পাত্রে মাছি পড়ে, তাহলে অবশ্যই গোটা মাছিটা তাতে ঝুঁটিয়ে দেবে, অতঃপর সেটি দূরে ছুঁড়ে ফেলে দেবে, কারণ

তার এক ডানাতে রোগ নিরাময়ের ব্যবস্থা, আর অপর ডানাতে রোগজীবাণু রয়েছে, আর মাছি প্রথমে রোগজীবাণুযুক্ত পাখাটি খাবারের মধ্যে চুকিয়ে থাকে, তাই দ্বিতীয় ডানাটা পাত্রে চুকিয়ে দিতে হবে।"-সহীহ বোখারী, (১৭) তিনি আরো বলেনঃ 'তালবীনা' রোগীর প্রাণে শক্তি সঞ্চার করে এবং দুষ্টিতা দূরীভূত করে।"-সহীহ বোখারী, মুসলিম, আর 'তালবীনা' হলো এক প্রকার লম্বু পাক খাদ্য, যা গম-যবের আটা ভূমি সহ পানিয়োগে তৈরী করা হয়। (১৮) তিনি বলেনঃ তোমরা কালাজিরা ব্যবহার করো, কেননা তাতে মৃত্যু ব্যতীত আর সকল রোগের চিকিৎসা রয়েছে।"-সহীহ বোখারী, মুসলিম, (১৯) তিনি বলেনঃ তোমরা কুষ্ঠ রোগঘন্ত ব্যক্তি থেকে পলায়ন করো, যেভাবে পলায়ন করে থাকো ব্যাঘ থেকে।"-সহীহ বোখারী, তিনি আরো বলেনঃ অসুস্থ্য ব্যক্তি সুস্থ্য ব্যক্তির নিকট গমন করবে না।"-সহীহ বোখারী, মুসলিম, (২০) সাক্ষীফ গোত্রের প্রতিনিধি দলের মধ্যে এক লোক কুষ্ঠ রোগঘন্ত রোগী ছিল, নবীজী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম তার প্রতি দৃত প্রেরণ করে বলেনঃ তুমি ফিরে যাও, আমরা তোমার বাইয়াত ধ্রহণ করে নিয়েছি।"-সহীহ মুসলিম,

(খ) 'ইলাহী দাওয়া'-তথা ঝাড়ফুঁক দ্বারা চিকিৎসা প্রসঙ্গে তাঁর

### আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ, ৪/১৪৯}

(১) রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম জিন-শয়তান ও বদ-নয়র হতে আল্লাহর নিকট আশ্রয় প্রার্থনা করতেন এবং বদ-নয়র দূরীকরণার্থে ঝাড়ফুঁক করার নির্দেশ দেন, আর বলেনঃ বদ-নয়র লাগা এক বাস্তুব সত্য, যদি কোন বস্তু ভাগ্য অতিক্রম করে থাকতো, তাহলে বদ-নয়রই ভাগ্য অতিক্রম করতো, আর যদি তোমাদের কারো নিকট গোসল করে পানি দানের জন্য অনুরোধ করা হয়, তখন সে যেন গোসল করে পানি

দেয়।"-সহীহ মুসলিম, (অতঃপর গোসলে ব্যবহৃত সেই পানি দ্বারা বদ-নয়রঞ্জ রোগী গোসল করবে। (২) তিনি একটি মেঝেকে দেখতে পেলেন যে, তার চেহারায় বদ-নয়র লাগার আলামত রয়েছে, তখন তিনি বললেনঃ একে বাড়ফুঁক কর, কেননা তার উপর বদ-নয়র লেগেছে।"-সহীহ বোখারী, মুসলিম, উক্ত হাদীসে উল্লেখিত ‘সাঅফাহ’-শব্দের মর্মার্থঃ জিন-শয়তানের বদ-নয়র। (৩) তিনি সেই সাহাবীকে লক্ষ্য করে বলেন যিনি বিচ্ছুতে দংশিত ব্যক্তিকে সূরা ফাতিহা পড়ে বাড়ফুঁক করার ফলে সে সুস্থ হয়ে ছিল, কে তোমাকে জানালো যে, সূরা ফাতিহা বাড়ফুঁকের কাজ করে ? -সহীহ বোখারী, মুসলিম, (৪) এক ব্যক্তি তাঁর নিকট এসে বললোঃ গতরাত আমাকে বিচ্ছু দংশন করেছে, তখন তিনি বলেনঃ যদি তুমি সন্ধাবেলায় বলতে :-

أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ  
উচ্চারণঃ আউয়ু বিকালিমাতিল্লাহিত্  
তা-ম্যাতি মিন শারুরি মা-খালাক ;-

অর্থাৎ, আমি আল্লাহর পরিপূর্ণ কালিমা সমূহের মাধ্যমে আশ্রয় প্রার্থনা করছি তাঁর সৃষ্টির অনিষ্ট হতে, - তাহলে কোন বস্তু তোমরা ক্ষতি করতে পারতো না।"-সহীহ মুসলিম,

### (গ) উভয়ের সমষ্টি সহজ ও উপকারী চিকিৎসা প্রসঙ্গে তাঁর আদর্শমালা : {যাদুল মাআদ, ৪/১৭১}

(১) যখন কোন লোক অসুস্থ হয়ে পড়তো, অথবা আহত কিংবা জখমী হতো, তখন তিনি তজনী আঙ্গুলটি যমীনে রাখতেন, অতঃপর উহা উঠিয়ে বলতেনঃ **بِسْمِ اللَّهِ تُرْبَةً أَرْضِنَا بِرِيقَةً بَعْضِنَا يُشْفَى سَقِيمَنَا بِإِذْنِ رَبِّنَا** উচ্চারণঃ বিসমিল্লাহি তুর্ববাতু আরুদিনা, বিরিক্তাতি বাঁযিনা, ইউশ্ফা সাক্ষীমুনা, বিইয়নি রাবিনা ;-

অর্থাৎ, আল্লাহর নামে, আমাদের দেশের মাটি এবং আমাদের একজনের থুথু, আমাদের প্রতিপালকের হুকুমে যেন

আমাদের রোগী আরোগ্য লাভ করে।”-সহীহ বোখারী, মুসলিম, (২) কোন সাহাবী তাঁর নিকট ব্যথার অভিযোগ করলে তিনি বলেনঃ তুমি শরীরে ব্যথার স্থানে নিজের হাত রেখে এ দু'আটি সাতবার বলোঃ

أَعُوذُ بِعِزَّةِ اللَّهِ وَفَدْرَتِهِ مِنْ شَرِّ مَا أَجِدُ وَأَحَافِزُ  
ওয়া কুদরাতিহী মিন শারুরি মা-আজিদু ওয়া উহাযির ;- যে অনিষ্ট আমি অনুভব করছি, আর যার আমি আশংকা করছি তা হতে আমি আল্লাহর নিকট তাঁর মর্যাদা ও কুদরতের মাধ্যমে আশ্রয় প্রার্থনা করছি।”-সহীহ মুসলিম, আর তিনি (সুরা ফালাক্স ও সুরা নাস পড়ে) নিজের কোন বিবির ব্যথার স্থানে ডান-হাত বুলাতেন এবং এ দু'আটি পাঠ করতেনঃ

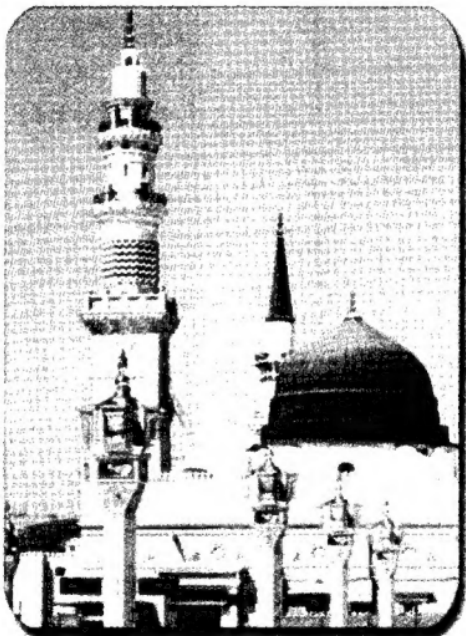
اللَّهُمَّ رَبَّ النَّاسِ اذْهِبْ لِبَاسَ الشَّفَاءِ وَأَنْتَ الشَّافِي لَا شَفَاءَ إِلَّا شَفَاؤُكَ شَفَاءً لَا يُغَارِبُ سَفَاءً  
উচ্চারণঃ আল্লা-হুম্মা রাক্বান নাস! ইয়হাবিল্ বা'ছা, ওয়া-শ্ফিহী আস্তাশ-শাফী, লা-শিফাআনু ইল্লা শিফা-উকা, শিফা-আনু লা-ইউগাদিরু সুকুমান ;- অর্থাৎ, হে আল্লাহু মানুষের প্রভু ! এ ব্যথা দূর করে দাও এবং আরোগ্য করে দাও, তুমই তো একমাত্র শেফাদানকারী, তোমার শেফা ছাড়া আর কোন শেফা নেই, সুতরাং এমন শেফা দান কর যা কোন রোগকে না ছাড়ে।”-সহীহ বোখারী, মুসলিম, তিনি রোগী দেখতে গেলে বলতেনঃ

لَا يَسْطُورُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ  
উচ্চারণঃ লা-বা'ছা, তুহুরুন ইন্শা-আল্লাহু, ;- অর্থাৎ, ভয়ের কিছুই নেই, ইন্শা-আল্লাহু পাপরাশী হতে পবিত্রতা।”-  
সহীহ বোখারী,

-আল-হামদুলিল্লাহু সমাপ্ত।”

# في عباداتك معاملاتك أخلاقك

من لقى من زاد المعاد للإمام ابن القيم رحمه الله  
باللغة البنغالية



المؤلف الدكتور

أحمد بن عثمان المزيدي

ترجمة محمد عليم الله أحسان الله

إصدار

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالمعذر وأم الحمام  
تحت إشراف وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد